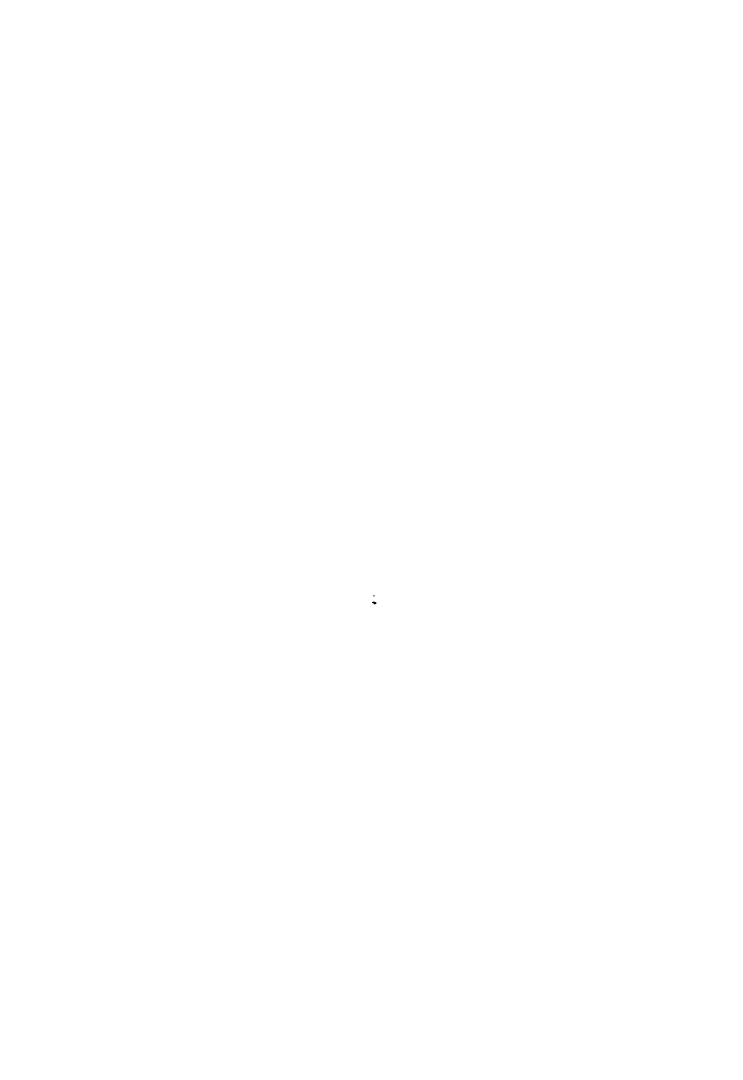


الوجلك الأول حاد العاماء العلماء



## موسوعة

# بيان الإسلام

الرد على الافتراءات والشبهات

القسم الأول: القرآن

المجلد الأول ج ١ الشبهات التي تولَّى القرآن الردَّ عليها

> إعداد نخبة من كبار العلماء



#### العنوان، موسوعة بيان الإسلام الردعلي الافتراءات والشبهات القسم الأول: القرآن المجلد الأول (ج١)

إعداد: نخبة من كبار العلماء

إشراف عام: داليا محمد إبراهيم

جميع الحقوق محفوظة © لدار نهضة مصر للنشر

يحظه طبع أو نشهر أو تصويه أو تخزيه أي جـزء من هـذا الكتـاب بأيـة وسيلـة الكترونية أو ميكانيكية أو بالتصويسر أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشسر.

الترقيم الدولى: 4-4434-14-779 رقم الإيداع، 17886/2011 الطبعة الأولى؛ يناير 2012

تليفون؛ 33472864 - 33466434 20 فاكسس: 33462576 02

خدمة العملاء: 16766

12 شارع أحمد عرابي - Website: www.nahdetmisr.com E-mail: publishing@nahdetmisr.com



المهندسين - الجيزة

## هيئة أمناء الموسوعة

- أ. د/ محمد الأحمدي أبو النور (وزير الأوقاف المصري الأسبق)
  - أ.د/ أحمد عمر هاشم (رئيس جامعة الأزهر الأسبق)
- i . د/ عبد الله عبد العزيز المصلح (الأمين العام للهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة بمكة المكرمة)
  - i. د/ نبيل السمالوطي (أستاذ علم الاجتماع ـ جامعة الأزهر)
  - أ. د/ محمد محمد داود (أستاذ علم اللغة \_ جامعة قناة السويس)

أ/ أسهاء زغلول

### رؤساء الأقسام العلمية

| قسم الشريعة الإسلامية            | قسم العقيدة الإسلامية             |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| أ. د/ عبد المجيد محمود           | أ. د/ محمد ربيع الجوهري           |
| أ. د/ محمد نبيل غنايم            | أ. د/ عبد الحميد عبد المنعم مدكور |
|                                  | أ. د/ محمد السيد الجليند          |
|                                  | أ. د/ عبدالله عبد الحميد سمك      |
| قسم الحديث وعلومه                | قسم القرآن وعلومه                 |
| أ. د/ محمد الأحمدي أبو النور     | أ. د/ أحمد يوسف سليهان            |
| أ. د/ أحمد عمر هاشم              | أ. د/ محمد إبراهيم شريف           |
| قسم التاريخ الإسلامي             | قسمر اللغة                        |
| أ. د/ يسري أحمد زيدان            | أ. د/ محمد كهال بشر               |
| أ. د/ عبد الفتاح فتحي عبد الفتاح | أ. د/ عبد الصبور شاهين            |
|                                  | أ. د/ محمد محمد داود              |
|                                  | قسم الترجمة                       |

## فريق العمل

#### المشرف العام ورئيس التحرير: أ. د/ محمد محمد داود

أستاذ ورئيس قسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية بكلية الآداب ـ جامعة قناة السويس

#### المنسق العام: د. جمال فوزي محمد عمار

قسم التاريخ الإسلامي - كلية دار العلوم - جامعة القاهرة

#### أ. صفوت على صالح

باحث دكتوراه في علم اللغة التطبيقي - جامعة لانكستر

#### أ. المراجعون

#### المؤهسل

### أستاذ مساعد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة

مدرس بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة

مدرس بقسم النحو بكلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة

أستاذ العقيدة بجامعة الأزهر

مدرس العقيدة بكلية الدعوة \_ جامعة الأزهر

أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دارالعلوم ـ جامعة القاهرة

أستاذ علم اللغة بجامعة الأزهر

مدرس بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة

عميد كلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس بقسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

أستاذ علم اللغة المساعد بجامعة الأزهر

#### الاسمر

- أ. د/ أحمد قوشتي عبد الرحيم
  - د/ أمير فتوح عبد العليم
  - د/ تامر عبد الحميد أنيس
  - أ. د/ جمال فاروق جبريل
  - د/ حبيب الله حسن أحمد
- أ. د/ حسين عبد الغني سمرة
- د/ خالد فؤاد السيد أبو العلا
- أ. د/ عبد الفتاح أبو الفتوح
  - د/ علي عبد القادر عثمان
- د/ فوزي عبد الرازق عبد القادر
  - د/ محمد سلامة أبو خليفة
  - أ. د/ محمد صالح توفيق
    - د/ محمد على دبور
  - أ. د/ محمد متولي منصور

د/ محمد محمد حسن

أ. د/ محمود محمد عمارة

أ. د/ مريم إبراهيم هندي

د/ هاشم عبد الراضي محمد

مدرس بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة عميد كلية أصول الدين الأسبق أستاذ مساعد بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة مدرس بقسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

#### ب.المحررون

أحمد حسن شحاتة شحاتة أحمد حمودة موسى محمد أحمد عطية صابر أحمد محمود محمد أيمن عيد السيد السعدني جمال عبد النعيم عبد الحافظ حمودة جمعة محمد جمعة الوديني خالد فراج ميزار سيد جمال حسن علي عاصم غريب حسين عبد العظيم عبد الرحمن ربيع سيد محمد عبد الرحمن عبد الحميد هنداوي عبد الرزاق محمد عبد الرحمن عرفة حلمي كامل عبد الرازق عصام عبد العزيز عبد الله رضوان علاء محمد مصطفى الباز على عبد الفتاح محمد عبده كامل محمد أنور سعيد محمد أحمد عبد السلام السنوطى

محمد محمد فايد

محمد مجاهد مهدی حسن

محمد محمد عمر دنش

معيد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة مدرس مساعد بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة معيد بقسم علم اللغة بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة مدرس مساعد بقسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة مدرس مساعد بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة معيد بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

معيد بقسم النحو بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة معيد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة معيد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة مدرس مساعد بقسم علم اللغة بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة ليسانس اللغة العربية - جامعة الأزهر

باحث دكتوراه بقسم البلاغة والنقد الأدبي بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة مدرس مساعد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة باحث دكتوراه بقسم علم اللغة بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة ليسانس الدعوة الإسلامية - جامعة الأزهر

مدرس بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

معيد بقسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة

محمود أحمد جبر الطبلاوي مراد علي تدغوت مصطفى محمد حسين ممدوح رمضان أحمد منصور سعد السحيمي هاني صبري أحمد إمبابي هاني مسعود طه مناوي هشام زغلول عبد الفتاح علي وليد محمود خير الله

يوسف محمد يوسف السيد الشافعي

ج.الباحثون

أحمد عبد الحميد أمين هيكل أكرم إبراهيم عبد العال حمودة رامي السيد عفيفي إبراهيم ربيع فراج ميزار رضا جمعة سعد حسن

عید محمد ذکی محمد

عيد عمد دکي عمد

عروس عبد الكريم محمود مبروك محمود عبد الوهاب أحمد على

د.مساعدو الباحثين

أحمد عبد العظيم عبد السلام سامح محمد الشامي سليمان محمد محمد سليمان عيسى عبد الحميد عبد الجيد محمد قشطة عرفان عبد الدايم أحمد

عيد صبحي خالد

ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة ليسانس الآداب من قسم اللغة العربية وآدابها - جامعة القاهرة ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

باحث ماجستير بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

باحث دكتوراه في علم الحديث بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

دكتوراه في علم اللغة من كلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

باحث ماجستير بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس مساعد بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس الآداب من قسم اللغة العربية وآدابها \_ جامعة القاهرة

باحث ماجستير بقسم الشريعة بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس مساعد بقسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس مساعد بقسم التاريخ الإسلامي بكلية دارالعلوم ـ جامعة القاهرة

باحث ماجستير بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مدرس مساعد بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

باحث ماجستير بقسم النحو بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة باحث ماجستير بقسم النحو بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

مبروك يونس عبد الرؤوف

باحث ماجستير بقسم النحو بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة

محمد إبراهيم إمام محمد

ماهر محمد الحوفي

ليسانس الآداب والتربية، قسم اللغة العربية \_ جامعة جنوب الوادي

محمود رجب إسهاعيل عبد الباسط

محمود محمد عبد الحميد

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

مصطفى فؤاد مسعود

ليسانس دار العلوم - جامعة القاهرة

نرمين محمود محمد على

باحثة ماجستير بقسم اللغة العربية وآدابها كلية الآداب ـ جامعة القاهرة

#### ه. الصف على الحاسب

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

بكالوريوس نظم ومعلومات إدارية

أحمد عبد العزيز رضوان

أحمد محمد إمام

تسنيم مجدي محمود

ليسانس دار العلوم ـ جامعة القاهرة

دعاء محمد محمود عبد الباسط

معهد فني تجاري المعهد العالى للدراسات التعاونية

رضوى عيد عبد الجواد محمد

أخصائي برمجة آلية

عادل على على محمد غضنفر

بكالوريوس إدارة صناعية

محمود محمد محمد إمام

#### و. حسابات وسكرتارية

بكالوريوس تجارة \_ جامعة القاهرة.

ليسانس الآداب، قسم الجغرافيا - جامعة القاهرة.

طارق سعيد محمد حيدر مني محمد المهدي

#### ز. مكتبة

ليسانس آداب، قسم وثائق ومكتبات \_ جامعة القاهرة.

إسهاعيل مصطفى حسين

## المحتويات

| 1                                    | هيئة أمناء الموسوعة                           |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Υ                                    | فريق العمل                                    |
| v                                    | المُحَتَّوَيات                                |
| 10                                   | مقدمة المشرف العام على الموسوعة               |
| ٣٧                                   | قالوا عن الموسوعة                             |
| <b>£o</b>                            | المقدمة العامة لموسوعة القرآن                 |
| ٥٣                                   | منهجُ القرآن الكريم في الرَّدِّ على المخالفين |
| المحور الأول                         |                                               |
| شبهات وافتراءات على الله ﷺ           |                                               |
| بهات تتعلق بقضية الألوهية والوحدانية | أولا: ش                                       |
| ٧٣                                   | • الشبهة الأولى                               |
|                                      | دعوى اتِّخاذ الله ﷺ الولا                     |
| v٦                                   | • الشبهة الثانية                              |
|                                      | دعوى أن الملائكةَ بناتُ الله ﷺ                |
| ٠٢                                   | • الشبهة الثالثة                              |
| كالبعوضة والذباب منقصةمن قدره        | دعوى أن في ضرب الله الأمثال بالشيء المُحتقر   |
| W                                    | <del>"</del>                                  |
|                                      | ادِّعاء أنَّ بين الله والجِنَّة نسبًا         |
| W                                    |                                               |
|                                      | إنكار تفرد الله ﷺ بالألوهية والوحدانية        |

| سلام: الرد على الافتراءات والشبهات                                         | بيان الإ،   |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الشبهة السادسة                                                             | •           |
| ن الله ﷺ هو المسيح ابن مريم                                                | الزعمأ      |
| الشبهة السابعة                                                             | •           |
| عثواللُّعاد وإحياء الخلق يوم القيامة مرةً أخرى واعتبارُ ذلك أسطورةً وسحرًا | إنكارُالب   |
| الشبهة الثامنة                                                             | •           |
| الأصنام والأوثان آلهة تشفع عند الله ﷺ وتقرّب إليه                          | ادِّعاء أن  |
| الشبهة التاسعة                                                             | •           |
| ِهيَّةَ العِجْل                                                            | دعوىألو     |
| الشبهة العاشرة                                                             | •           |
| مروذبن كنعان أنه يستطيع الإحياء والإماتة                                   | ادعاء النَّ |
| الشبهة الحادية عشرة                                                        | •           |
| جبالقُدَرعلى الإشراك بالله وعدم الهداية                                    | الاحتجا     |
| ثَانيًا: افتراءات وشبهات على الله ﷺ في غير قضية الألوهية                   |             |
| الشبهة الثانية عشرة                                                        | •           |
| ہود أن الله ﷺ <b>فقير وبخيل وهم أغنياء</b>                                 |             |
| الشبهة الثالثة عشرة                                                        |             |
| لله يأمر بالفحشاء                                                          |             |
| الشبهة الرابعة عشرة                                                        |             |
| يد والنصاري أنهم أيناء الله ﷺ وأحياؤه                                      |             |
| الشبهة الخامسة عشرة                                                        |             |
| بود أن الدار الآخرة خالصة لهم من دون الناس                                 |             |
| الشبهة السادسة عشرة                                                        |             |
| لنار لن تمسَّ اليهود والنصاري إلا أيامًا معدودة                            |             |
| الشبهة السابعة عشرة                                                        |             |
| ن<br>لن يدخل الجنة إلا من كان على ملّة اليهود أو النصاري                   |             |
|                                                                            |             |

### المحور الثاني

## التشكيك في القرآن الكريم

| الشبهة الثامنة عشرة                                                        | •               |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| رإنزال القرآن مُنَجَّمًا وعدم إنزاله جُملةً واحدة                          | ستنكار          |
| الشبهة التاسعة عشرة                                                        | •               |
| ختلاف القرآن في أحكامه وتناقض معانيه                                       |                 |
| الشبهة العشرون                                                             | •               |
| ن القرآن سحرٌ مبين أتى به محمدﷺ                                            | . <b>عو</b> ی أ |
| الشبهة الحادية والعشرون                                                    | •               |
| ن القرآن أساطير الأولين وقصص السابقين                                      |                 |
| الشبهة الثانية والعشرون ٤٥                                                 | •               |
| ن ما جاء به محمدﷺ ما هوإلا شعر وأضفاث أحلام وما هوإلا شاعر أوكاهن          | عوىأ            |
| الشبهة الثالثة والعشرون                                                    | •               |
| ن القرآن افتراه محمدٌ ﷺ من عند نفسه                                        | عوىأ            |
| الشبهة الرابعة والعشرون                                                    | •               |
| أن محمدًا ﷺ تعلُّم القرآن من رجل أعجمي                                     | دعوىأ           |
| الشبهة الخامسة والعشرون٠٠٠                                                 | •               |
| اليهود أنه يكفيهم الإيمان بما أنزل عليهم، ولا يضرهم الكفر بغيره            | دعوىا           |
| و الشبهة السادسة والعشرون ٥٧                                               | •               |
| ِ أَنْ كِتَابَ أَهْلِ الْكِتَابِ خِيرُ الْكَتَبِ، ونبيَّهم خيرُ الْأَنبياء | الزعم           |
| ٠ الشبهة السابعة والعشرون٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   | •               |
| استطاعة الاتيان بمثل القرآن                                                | دعدی            |
| •                                                                          | •               |
| أن القرآن لوكان خيرًا ما سبق إلى الإيمان به العبيد والإماء والمستضعفون     |                 |
|                                                                            |                 |

## المحور الثَّالث

#### شبهات تتعلق بالتشريعات والأوامر

#### أولا: شبهات تتعلق بالاعتراض على تشريعات الله ﷺ

| الشبهة التاسعة والعشرون ١٨٢                                              | •       |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| ن البيع مثل الربا                                                        |         |
| الشبهة الثلاثون                                                          | •       |
| ليهود استحالة وقوع النسخ عقلا ونقلا وإنكارهم لجوازه                      | دعوى اا |
| الشبهة الحادية والثلاثون                                                 | •       |
| رتحويل القبلة                                                            | استنكار |
| الشبهة الثانية والثلاثون                                                 | •       |
| اج بفتنة النساء للقعود عن الجهاد                                         | الاحتج  |
| الشبهة الثالثة والثلاثون                                                 | •       |
| والنهي عن التطفيف أو البخس لأن الأموال ملك الأفراد يفعلون فيها ما يشاءون | استنكار |
| ثانيًا. شبهات تتعلَّق بالاعتراض على أوامر الله ﷺ                         |         |
| الشبهة الرابعة والثلاثون                                                 | •       |
| ن خيريَّة إبليس على آدم في الخلق تمنعه من السجود له                      | دعوى أز |
| الشبهة الخامسة والثلاثون                                                 | •       |
| والإنفاق على الفقراء لأن الله لوشاء لأطعمهم                              | استنكار |
| ثالثًا. مزاعم جاهليَّة باطلة                                             |         |
| الشبهة السادسة والثلاثون                                                 | •       |
| ن الأولاد يجلبون الفقر والإملاق على آبانهم                               | دعوی از |
| الشبهة السابعة والثلاثون                                                 | •       |
| ن ما في بطون الأنعام خالص للذكور ومحرم على الاناث                        | ادعاءأر |

## المحور الرَّابع

## شبهات تتعلّق بقضية الإيمان والكفر

| 770          | • الشبهة الثامنة والثلاثون                                                        |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|              | عوى المنافقين أن المؤمنين بالرَّسول ﷺ سُفهاء                                      |
|              | <ul> <li>الشبهة التاسعة والثلاثون</li> </ul>                                      |
|              | عوى كفار مكة أن الإيمان بمحمدﷺ يَتْبَعُه عدمُ الأمان                              |
| ۲۳۰          | <ul> <li>الشبهة الأربعون</li> </ul>                                               |
|              | عوى أن الهُدَى في اتِّباع ما عليه اليهود والنصارى                                 |
| Y <b>Y</b> Y | <ul> <li>الشبهة الحادية والأربعون</li> </ul>                                      |
|              | عاء اليهود أن الكافرين أهدى سبيلا من المؤمنين                                     |
| ۲۳٤          | <ul> <li>الشبهة الثانية والأر بعون</li> </ul>                                     |
|              | عوى أن اتباع الأردنين للرسل يعوق إيمانَ الناس بهم                                 |
| TTV          | • الشبهة الثالثة والأربعون                                                        |
|              | عوى أن رَغَد العيش وسَعَة المنازل دليلٌ على صحَّة الدين والمعتقد ورضا الرب ﷺ      |
| Y & Y        | • الشبهة الرابعة والأربعون                                                        |
|              | عوى أن النِّفاق والمداراة بين المؤمنين والكافرين هو عيُن الإصلاح                  |
| 7 8 0        | • الشبهة الخامسة والأربعون                                                        |
| عائر جديدة   | عوى الاكتفاء بماكان عليه الآباء والأسلاف من معتقدات وعبادة ولاحاجة لمعتقدات أو ش  |
| Y & V        | • الشبهة السادسة والأربعون                                                        |
|              | أعاء اليهود أن عدم إيمانهم برسالة محمد ﷺ، سببه نزول جبريل العَيْن بها             |
| ۲۰۰          | • الشبهة السابعة والأربعون                                                        |
|              | عاء أن سقاية الحاجِّ وعمارة المسجد الحرام أفضلُ من الإيمان بالله والجهاد في سبيله |
| Yow          | • الشبهة الثامنة والأربعون                                                        |
|              | عوى تعليق الإيمان على رؤية الله علانيةً                                           |

#### المحور الخامس

#### شبهات تتعلق بالأنبياء والرسل

## أولا. شبهات عامَّة في حقِّ الأنبياء والرُّسل جميعًا

| الشبهة التاسعة والأربعون                                         | •           |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| عليق الإيمان بما جاءبه النبي ﷺ حتى يُنزِّل آيات من السماء        | دعوى ت      |
| الشبهة الخمسون                                                   | •           |
| مليق الإيمان بالرسل حتى يتحقق ما وعدوا به من العذاب وقيام الساعة | دعوىت       |
| الشبهة الحادية والخمسون                                          | •           |
| إيمان بالرَّسول ﷺ حتى ياتي بقربان ٍ تاكلُه النَّار               | تعليق ا ا   |
| الشبهة الثانية والخمسون                                          | •           |
| عدم الإتيان بالأباء الموتى دليلٌ على كذب الرُّسل                 | دعوىأز      |
| الشبهة الثالثة والخمسون                                          | •           |
| شركين أن سبب امتناعهم عن الإيمان هو عدم مجيء رسول لهم            | ادعاءالا    |
| الشبهة الرابعة والخمسون                                          | •           |
| تشاؤم والتطيُّر من الرُّسل وأتباعهم ودعوتهم                      | دعوى ال     |
| الشبهة الخامسة و الخمسون                                         | •           |
| أنبياء والرُسل بالجنون والسَّحْر والكذب والافتراء                | اتُّهام الْ |
| الشبهة السادسة والخمسون                                          | •           |
| إيمان ببعض الأنبياء والكفر ببعضهم                                | دعوى الإ    |
| الشبهة السابعة والخمسون                                          | •           |
| ريَّة الرَّسولﷺ والتَّعجُّب من إرسال رسول من البشر               | إنكاربش     |
| ثانيًا. شبهات خاصَّة بانبياء بعينهم                              |             |
| ١. إبراهيم الطيخ                                                 |             |
| الشبهة الثامنة والخمسون                                          | •           |
| إبراهيم الطيخ كان يهوديًّا أو نصرانيًّا وكذلك أبناؤه             | دعوَىأز     |

| الشبهات التي تولى القرآن الرد عليها                       |
|-----------------------------------------------------------|
| ٧. موسى العَلِيْقِلا                                      |
| • الشبهة التاسعة والخمسون                                 |
| هام موسى وهارون عليهما السلام بالسحر                      |
| <b>٣. عيسى</b> الطَّيْكِيِّر                              |
| • الشبهة الستون                                           |
| عوى قتل المسيح الطِّيِّيِّة                               |
| • الشبهة الحادية والستون                                  |
| عوى أن المسيح وأمّه إلهان مع الله ﷺ                       |
| • الشبهة الثانية والستون                                  |
| تُهام مريم عليها السلام بالزِّنا                          |
| غ. <b>محمد</b> ﷺ                                          |
| • الشبهة الثالثة والستون                                  |
| نكاررسالة محمد ﷺ وبعثته                                   |
| • الشبهة الرابعة والستون                                  |
| تِّهام النبي ﷺ بانه ساحر                                  |
| • الشبهة الخامسة والستون                                  |
| تهام النبي ﷺ بالجنون                                      |
| • الشبهة السادسة والستون                                  |
| عوى أن محمدًا ﷺ وأصحابه يستحلُون القتال في الأشهر الحُرُم |
| • الشبهة السابعة والستون                                  |
| .».<br>دعاء أن النبيﷺ أُذُنَّ يصدِّق كل ما يقال له        |
| • الشبهة الثامنة والستون                                  |
| مسببه مصدر<br>دعوى أن الله ﷺ هجر نَبِيَّه ﷺ وقلاه         |
| دعوى ان الله هو سجر حبيد هر وحرد                          |
| وعمين أن النسخ بيين افتراء الرسول ﷺ                       |
| 'X\$\\] \$\\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\          |

|            | بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات                  |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| ٣٢٦        | • الشبهة السبعون                                            |
|            | إنكار إنزال الكتب من السماء، وإنكار الوحي والرسالة          |
| ٣٢٨        | • الشبهة الحادية والسبعون                                   |
|            | زعم اليهود أن سبب عدم إيمانهم بالنبي ﷺ هو كون قلوبهم غُلفًا |
| ٣٣٠        | • الشبهة الثانية والسبعون                                   |
|            | استنكار اختصاص الرسول ﷺ بإنزال الذِّكرِ عليه من بين النَّاس |
| <b>~~~</b> | المادر والمراجع                                             |



## مقدمة المشرف العامر على الموسوعة

أ. د/ محمد محمد داود

#### الدين والإنسان

بسم الله الرحمن الرحيم، والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبي الله ورسوله سيدنا محمد، رحمة الله للعالمين، وبعد:

فبيان الحقائق \_ بالأدلة الصحيحة والحجج المنطقية \_ مهمة سامية، ينهض لها العلماء وأهل الفكر؛ دعمًا للحوار الإيجابي بين الأفكار والآراء والعقائد، وتقويةً لمساحة الودِّ والتآلف والأخوَّة بين أهل الإيمان من كل دين، وتجليةً للمشترك الإنساني العام الذي تلتقي عنده الأديان السماوية.

ولقد أكد الباحثون والعلماء حقيقة مهمة، وهي أن الأديان السماوية اجتمعت عند جملة من الحقائق، أهمها:

#### الدين هاديًا للإنسان:

جاء الدين هاديًا للإنسان: لعقله وقلبه، وعونًا من الخالق للمخلوق؛ ليُعَرِّفَه بحقيقته وحقيقة ما حوله من مخلوقات، ومنزلته بين هذه المخلوقات، وتحديد دوره في هذه الحياة، وتبصرة الإنسان بأن من وراء هذه الحياة الدنيا الفانية حياة باقية هي حياة الآخرة، فيها الجزاء والثواب والعقاب، فيها تحقيق العدل بين الخلائق.

ومقاصد الشريعة الخمسة في الإسلام خير مثال لذلك، فقد حرص الإسلام كُلَّ الحرص على حفظ ما يُعْرَفُ بالكليات الخمس: حِفْظ النَّفْس، وشُرِعَ لهذا الغرض القِصاصُ، وحِفظ الدِّين، ولهذا شُرِعَ حَدُّ الرَّدَة، وحِفظ العقل الذي شُرِعَ له حَدُّ الخمر، وحِفظ النَّسْل وله شُرِعَ حَدُّ الزِّنا، وحِفظ المال، ومن أجله شُرِعَ حَدُّ السَّرقة، ولحهاية هذه كُلِّها شُرعَ حَدُّ الجِرَابة.

وجاء الدين هاديًا للإنسان بإرشاده إلى الأخلاق الكريمة والعلاقات الودودة، قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُوا أَنفُسَكُمُ وَلَا نِسَاءً مَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يَسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يَسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يَسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ وَلَا يَعْمَلُ اللهُ مَن اللهُ

وفي الكتاب المقدس: «وَتَعَلَّمُوا مِنِّي، لأَنِّي وَدِيعٌ وَمُتَوَاضِعُ القَلْبِ، فَتَجِدُوا رَاحَةً لِنْفُوسِكُمْ » (متى: ١١ ـ ٢٩).

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

#### الدين قوة إيجابية في الحياة:

الدين قوة إيجابية تحفز على تحقيق مغزى استخلاف الإنسان في الأرض، وإعماره لها، وسَـيْرهِ في مناكبها حتى يُحصّل رزقه المادي وهو القوت، ورزقه المعنوي وهو اكتشاف المجاهل وتجلية الغوامض وتوسيع آفاق الفكر الإنساني، وإشباع نهمه إلى العلم والمعرفة في كافة الميادين.

والدين قوة إيجابية تُحْدِثُ في حياة الإنسان تحولًا في قلبه وعقله وسلوكه، فيتجلّى هذا التدين نظامًا ونظافة وحبًّا وتساعًا، واحترامًا لحقوقِ الآخرين، وإحساسًا بوحدة بني الإنسان؛ فلقد أحدث الدِّين اعتدالًا في حياة البشر، حين أخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن الموت إلى الحياة، قال تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَنَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ عَلَى النَّور، ومن الموت إلى الحياة، قال تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَنَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ عَلَى النَّاسِ كَمَن مَّثُلُهُ فِي الظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِج مِّنْهَا ﴾ (الانعام: ١٢٢).

فالتدين الحق خروج بالإنسان عن كل الصفات السلبية إلى الصفات الإيجابية، خروج من الظلمات إلى النور، قال تعالى: ﴿ الرَّ كِنَانُ النَّالَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظَّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴾ (ابراهيم).

ومن هنا كان ربط الإسلام بين الدين والأخلاق، فليس الإيهان مجرد كلمات تُقَالُ أو عبادات تُؤَدَّى وحَسْبُ، إنها هو السُّمُوُّ الرُّوحيُّ إلى مكارم الأخلاق، قال الله تعالى: ﴿ أَرَءَ يْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۚ ۚ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُغُّ اللَّهِ عَالَى اللهُ تعالى: ﴿ أَرَءَ يْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۚ ﴾ والماعون).

والعبادات في الإسلام لها أثرها الكبيرُ في سلوك الإنسان، قال تعالى: ﴿إِنَ ٱلطَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾ (العنكبوت: ٥٤)، وقال ﷺ: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لله حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ» (١).

وهذا ما أقرَّتُه كل الأديان السهاوية وأكدته مرارًا وتكرارًا، جاء في الكتاب المقدس: «طُوبَى لِلمساكينِ بالرُّوح، لأنَّ لهم ملكوتَ السهاوات. طوبى لِلحَزانَى، لأنَّهم يَتَعزَّون. طوبى لِلوُدَعاء، لأنَّهم يَرِثـون الأرض. طوبى لِلجِياع والعِطاش إلى البِرِّ، لأنَّهم يُشْبَعون. طوبى للرُّحاء، لأنَّهم يُرحمون. طوبى للأنقياء القلب، لأنَّهم يعاينون الله. طوبى لِصانعِي السَّلام، لأنَّهم أبناء الله يُدْعَونَ. طُوبى للمَطرودينَ» (متى ٥: ٣-١٠).

والتدين حب وألفة وأخوة ولين وتسامح يدفع أصحابه إلى مزيد من الرحمة؛ وفي القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللهِ إِلَى اللهِ ال

والله تعالى هو الرءوف الرحيم الودود القريب الحنَّان المَنَّان، اللطيف بعباده، العليم بما يُصلحهم، فأرسل إليهم رُسُلَه صلوات الله وسلامه عليهم، وكان خاتمهم محمد : ﴿ رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴿ ﴿ الْانبياءِ ﴾ (الانبياء).

۱. صحيح البخاري (بشرح فتح البـاري)، كتـاب: الـصوم، بـاب: مـن لم يـدع قـول الـزور والعمـل بـه في الـصوم، (٤/ ١٣٩)، رقـم (١٩٠٣).

#### الدين دعوة إلى اليسر:

جاء في القرآن وصفًا للحبيب المصطفى سيدنا محمد ﷺ: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴿ التوبة )، وهذه دعوة كريمة لليسر والتيسير والبعد عن العنت والمشقة. وفي السنة النبوية قال رسول الله ﷺ: "إن الدين يُسْرٌ، ولن يُشَادَّ الدينَ أحدٌ إلَّا غَلَبه »(١).

ولمَّا بلغه عن عثمان بن مظعون وبعض الصحابة أنهم يصومون الدهر فلا يفطرون، ويقومون الليل فلا ينامون، ولمَّا بلغه عن عثمان بن مظعون وبعض الصحابة أنهم يصومون الدهر فلا يفطرون، ويقومون الليل فلا ينامون، وأنهم أرادوا الترهُّب واعتزال النساء، غضب على وقال: «أنتم الذين قُلتُم كذا وكذا، أما والله إنِّي لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكنِّي أصومُ وأُفطِرُ، وأُصلِّي وأرقُد، وأتزوَّج النساء، فَمَن رَغِبَ عن سُنَّتي فليس منِّي (٢٠).

وجاء رجلٌ إلى النبي ﷺ فشكا إليه أنه لا يحضر صلاة الفجر خلف معاذ بن جبلٍ ﷺ؛ لأنه كان يطيل الصلاة، فغضب رسول الله ﷺ ونبه معاذًا قائلًا: «أفَتَانٌ أنب يا معاذ؟ اقرأ بسورة كذا وسورة كذا»(٢).

ولقد كان النبي ﷺ الأسوة والقدوة في الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ۞ ﴾ (الأنبياء).

والنبي ﷺ يقول: «ما كان الرفق في شيء إلَّا زانه، وما نُزعَ الرِّفق من شيء إلَّا شانَه» (٤)، وكان دأبه ﷺ اليسر في كل أموره، تقول السيدة عائشة \_ رضي الله عنها \_ : «ما خُيِّر النبي ﷺ بين أمرين إلَّا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا» (٥). وقال ﷺ مخاطبًا الأمة كلها: «يَسِّروا ولا تُعَسِّروا، وبَشِّروا ولا تُنفِّروا» (٦).

وخاطب رسوله ﷺ بقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَحَدِلْهُم بِالَتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ (النحل: ١٢٥)، وقال جل شأنه: ﴿ وَلَا تَسَنَوَى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ آذفَع بِالَّتِي هِى آَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيُ السَّيِّعَةُ آذفَع بِالَّتِي هِى آَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيُ عَلَيْهُ وَلِي السَّيِعَةُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

١. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: الإيمان، باب: الدين يسر، (١/ ١١٦)، رقم (٣٩).

٢. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: النكاح، باب: الترغيب في النكاح، (٩/ ٥)، رقم (٦٣ ٥٠).

٣. إسناده قوي: أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: إعادة الصلاة، رقم (٢٤٠٠).

٤. صحيح: أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب: البر والإحسان، باب: الرفق، رقم (٥٥١).

٥. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: الحدود، باب: إقامة الحدود والانتقام لحرمات الله، (١٢/ ٨٨)، رقم (٦٧٨٦).

٦٠ صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: العلم، باب: ما كان النبي يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا، (١/ ١٩٦)، رقم
 ٦٠. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: العلم، باب: ما كان النبي يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا، (١/ ١٩٦)، رقم
 ٦٩).

وفي الكتاب المقدس، جاء في الإصحاح السادس: «لكنّي أقولُ لكم أيُّها السَّامعُون: أَحِبُّوا أعداءكم، أَحسِنُوا إلى مُبغِضيكم، ٢٨ بارِكُوا لاعنيكم، وصلُّوا لأجل الذين يُسيئُون إليكم. ٢٩ مَن ضربكَ على خَـدِّكَ فـاعرِضْ لـه الآخـر أيضًا، ومَن أَخَذَ رداءكَ فلا تمنعه ثوبكَ أيضًا. ٣٠ وكلُّ مَن سألكَ فأعطِه، ومَن أخذ الذي لك فلا تُطالبه».

#### الدين دعوة إلى فعل الخيرات:

لَا نكاد نجد في القرآن الكريم آية تدعو إلى الإيهان دون أن تقرن بين الإيهان والعمل الصالح، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِيرَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا عَمْ وَلا عَمْ وَلا عَمْ وَالْعَمْ يَتْمَرَفُونُ وَلا عَمْ الله وَ الله وَا الله وَ الله وَا الله وَالله وَاله

وفي الكتاب المقدس: «حِدْ عن الشَّرِّ، واصْنَعِ الحيرَ. اطْلُبِ السَّلامة، وَاسْعَ وراءها» (مزامير ٣٤: ١٤).

## الدين دعوة إلى العلم والتفكر والتأمُّل والتدبر:

كان أول ما نزل من القرآن الكريم دعوة إلى العلم والتعلُّم، وهو قول الله تعالى: ﴿ أَقُراْ بِالسِّهِ رَبِكَ الذِي خَلَقَ ﴿ الْمَلَى ﴾ (العلق)، وما أكثر الآيات الداعية إلى إعمال العقل والتفكُّر والتفكُّر والتأمُّل، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ مَ تَغَفَّكُمُ وَنَ اللّهَ وَالتَأْمُل، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ مَ تَغَفَّكُمُ وَنَ اللهِ وَالتَأْمُل، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ مَ تَعْقِلُونَ ﴿ البقرة )، وقوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ مَ تَعْقِلُونَ ﴿ البقرة )، وقوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ مَعْقِلُونَ ﴿ البقرة )، وقد الته المتدح القرآن الكريم المؤمنين بأنهم: ﴿ الّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِيدَمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ السّمَونِ وَ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا مَا مَا اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ ال

#### الدين دعوة إلى الجمال:

القرآن الكريم حافل بالآيات التي تلفت الأبصار والبصائر إلى ما في الكون من جمال وإبداع، وتأمَّل آية النور: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ عَكِمْ كُوةِ فِهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِيُ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبْكَرَكَةِ وَيَا عَرْبِيَةِ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسَهُ نَازُّ نُورُ عَلَى نُورٍ بَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآهُ وَيَضَرِبُ اللّهُ الْمَثْنَلُ لِلنَّاسِ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ النور).

وتدبَّر قول النبي ﷺ: «إن الله جميل يحب الجمال»(١).

١. صحيح مسلم (بشرح النووي)، كتاب: الإيمان، باب: تحديم الكبر وبيانه، (٢/ ٤٨٣)، رقم (٢٥٩).

#### الدين دعوة إلى حسن الخُلق:

التحلي بمكارم الأخلاق والترفُّع عن الصغائر والدَّنَايا مما أمرت به الـشرائع الـسماوية؛ ليكون الإنـسان أهـلًا لرسالته العظيمة، ألا وهي خلافة الله في الأرض، وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تحضُّ على حسن الخلق، ومن ذلك أن الله تعالى وصف نبيَّه الكريم بي بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ الله عَلَى مُلْقِمَ، وقال تعالى في صفة عباد الـرحن: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله

وأمر عباده المؤمنين بالصفح الجميل والعفو وكظم الغيظ، قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِ ٱلسَّرَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلضَّمَ وَٱلْكَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآئِيةً ۚ وَالسَّاعَةَ لَآئِيةً ۚ وَالسَّاعَةَ لَآئِيةً ۚ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحِ ٱلْمَحْسِلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

ولن تتحقق هذه الرسالة من دون جهادٍ للنفْس وآفاتها، ومجاهدة لشياطين الغواية والأهواء والضلالات، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَ دِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ العنكبوت )، وقبل هذا وبعده: لا بد من اليقين بأنَّ وراء هذه الحياة حياةً أخرى أبدية، وأن الله مُطَّلِعٌ على أفعال البشر، وسيجزيهم بها إنْ خيرًا فخيرٌ، وإن شرَّا فَشَرٌ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴿ الزلزلة ).

وفي الكتاب المقدس: «لا تمنع الخير عن أهله، حين يكون في طاقة يدك أنْ تفعله. لا تَقُل لـصاحبك: « اذهب وعُدْ فأُعطيكَ غدًا » وموجودٌ عندك. لا تخترعْ شرًّا على صاحبك وهو ساكنٌ لَدَيكَ آمنًا. لا تُخاصِم إنسانًا بدون سببٍ، إن لم يكن قد صنع معك شرًّا » (أمثال ٣ : ٢٧ - ٣٠).

إن التدين السلبي لا يزكي نفسًا، ولا يرتفع بعقل، ولا يحيي ضميرًا، ولا يهذب فطرة.. إنّه عبء علينا. والإنسان المؤمن الصادق يكون مرآة صادقة لعظمة الأديان، وكلُّ شعائر الأديان إيجابيةٌ، ولها آثارها العميقة في قلوب الناس وفي واقع حياتهم.

١. ذكره البغوي في شرح السنة، كتاب: الرؤيا، باب: تأويل الثياب والفرش، (٦/ ٢٧٦).

٢. أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، رقم (٢٦٨).

#### تَأمُّل لرموز الأديان السماوية:

المتأمل لرموز الأديان الثلاثة يرى أن الحكمة رمز لليهودية، والمحبة رمز للمسيحية، والرحمة رمز للإسلام، ويتساءل الإنسان: ماذا لو اجتمعت معاني الحكمة مع المحبة مع الرحمة؟ هل سيصير العالم الذي نعيش فيه ملائكيًّا؟ نعم، لكن فئة من البشر أصروا على الانحراف بهذه المعاني البليغة وهذا السمو إلى العداء والصراع، ويتساءل العقلاء:

- أوليس البشر جميعًا على اختلاف ألوانهم ولغاتهم وثقافاتهم وأديانهم \_ينتمون إلى أصل واحد، إلى أبيهم آدم وأمّهم حوّاء؟!
  - إذن فلِمَ التقاطع والتدابر والضغائن والأحقاد؟
- كيف وقد منحنا الله هذه الهبة الإلهيّة العظيمة، ألا وهي نعمة العقل؟ تلك المنحة التي مكّنت الإنسان أن يسود هذا الكون، فاكتشف واخترع، واستطاع أن يجد سُبُلا لتسخير الطبيعة، لتكون طيِّعة له، فارتاد الفضاء، وقطع المسافات، وأزال حواجز الزمان والمكان، وصنع الحياة من جديد.
- لقد ميَّز الله الإنسان أيضًا باللغة، التي بها يكون التواصل والتفكير واختزان الخبرات، ونقل التجارب والمشاعر ... إلخ. وبهاتين المنحتين أنجز الإنسان إبداعات رائعة.
- وأراد الله على أن يسمو بالإنسان إلى مدارج أعلى وأسمى؛ فبعث الأنبياء \_ صلوات الله وسلامه عليهم \_ وأنزل الكتب السهاوية؛ لتملأ قلب الإنسان نورًا ورحمة ومحبة، والأنبياء والرسل عليهم السلام جميعًا جاءوا لخير البشرية وهدايتها والسمو بها.
- غير أن انحراف الفكر عند المتطرّفين من أتباع كل دين قد أفسد فطرتهم، وانتكس بالمعاني السامية والغايات العظمى من الدين، فهارسوا الحروب باسم الدين، وأشعلوا نيران العداوة والبغضاء باسم الدين، فأفسدوا علينا نعمة الحياة ونعمة السلام التي مَنَّ الله بها علينا، وأحالوا الحياة إلى صراع ودمار.
- والمتأمِّل للأديان الثلاثة: اليهودية والمسيحية والإسلام، يجد أن رموزها ذات دلالة على مقصودها وغايتها، فالحكمة اليهودية، والمحبة المسيحية، والرحمة الإسلامية لو اجتمعت معًا، لأحالت العالم إلى جنَّة أرضيَّة تنعم بالسلام والتعاون والتواصل.
- إنَّه سلام متميِّز عن سلام المصالح أو سلام الضعف، أو سلام القوة .. إنَّه سلام نابع من داخل النفوس والقلوب .. إنَّه أمان نابع من أعماق القلوب .. ولو اتَّخذ أتباع كل دين أنبياءهم أسوة وقدوة في الحكمة والمحبة والرحمة للثوا الحياة أمنًا وأمانًا وبرًّا وعطاءً.
- فالأديان كلها سبل لهداية البشر، والخطأ يكمن في الأفهام المغلوطة، والدين منها بريء .. فمثلًا: الـصليب رمز للتضحية والفداء والإيثار والساحة والمحبة في النصرانية \_ من وجهة نظر أهلها \_، لكن تسييس هذا الرمز خرج

به من دائرة النور إلى دائرة الشرِّ ليكون شعارًا للحروب كما نجد ذلك بارزًا في اسم: الحروب الصليبية .. وهذه إساءة للصليب لا يقبلها المتديِّن الحقيقي ولا العقل السليم.

- وفي الإسلام شُرِع القتال لدفع الظلم والعدوان، وليس للهجوم والعدوان على الآخر، ولكن تسييس القتال
   حوَّله إلى عدوان وإرهاب، وهذه إساءة لدين الرحمة والسهاحة (الإسلام).
- إن المتعصِّبين من أتباع كلِّ دين يرتكبون جريمة نكراء حين يجعلون من أفكارهم البشرية دينًا مقدَّسًا،
   والأخطر والأدهَى أنَّهم يرصدون العقوبات على من يخالف هذا الرأي وذلك الفكر.
- وفي غفلة منّا عن المقاصد العظمى من الأديان ورسالات السهاء، نسينا رسالة الإنسان، وسمحنا لطائفة منّا أن تحرمنا نعمة المحبة والرحمة والسلام، فأضاعوا علينا مساحة الودّ بيننا كأسرة إنسانية، ومساحة السمو والنور الربّانية، وغاب عنّا ذلك القبس الإلهي الذي أطلقه الله في قلوبنا، فمزقتنا الصراعات، وفرّقت بيننا العداوات.
  - ولكن البشرية لن تعدم عقلاء يدعون إلى الحكمة والمحبَّة والرَّحمة التي من أجلها جاءت الأديان.
  - كفانا عداءً وكفانا فرقة، ولنتقدُّم \_ ولو خطوةً \_ على طريق المحبَّة والسلام، رحمة بالأجيال القادمة!

#### الإسلام يدعوإلى الحوار . . بديلا عن الصراع :

- شاعت في مجتمعنا \_ في الآونة الأخيرة \_ سلوكيات سلبيَّة، أثَّرت في المناخ العامِّ للمجتمع وثقافته وقيمه، وأحدثت صدعًا في وحدة الأمَّة وتماسكها، ولعلَّ من أخطر هذه السلبيَّات توظيف الدين لخدمة أغراض ومصالح شخصية ودنيوية، واستخدام مبادئه السامية لبثِّ الكراهية والأحقاد، الأمر الذي يتناقض تناقضًا صارخًا مع رسالة الأديان والهدف السامي للأديان كلِّها، ألا وهو حسن التعايش والتآلف والتعارف بين الناس: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَهَ إَلَا وَهُو حسن التعايش والتآلف والتعارف بين الناس: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَهَ اللهَ اللهِ وَالمُولِدُولُولُولُولُهُ اللهِ والمُدَاتِ).
- تُعِيدنا هذه الرِّدَّة الثقافية والفكرية إلى عصور الجاهلية والظلمة التي لم يكن لها إطار أخلاقي وروحي ينظم الأفكار والسلوكيات، ويضع لها الضوابط الحاكمة، ولن نجني من ذلك إلَّا المزيد من التدهور والضعف، بل والانهيار، فظنَّ البعض أن أخطاء المسلمين يتحملها الإسلام، أو أنَّ أخطاء المسيحيين تتحمَّلها المسيحية... كلَّا إن الإسلام والمسيحية دينان سهاويًان، أما التطبيق البشري فهو الذي يمكن أن يتصف بالقصور وأن تقع فيه التجاوزات والأخطاء.

إذا سلَّمنا بهذا المبدأ، كان بإمكاننا أن ننظر إلى الأمر بموضوعية وإنصاف، وأن نُوجِد أرضية صلبة للحوار بين الأديان والحضارات، على أساس متين من الاعتراف بحرية العقيدة، والفصل بين الدين بوصفه منظومة إلهيَّة سامية وبين الأخطاء البشرية في تطبيقها لمبادئ هذا الدين أو ذاك، وأيضًا على أساس من الأخوَّة في الإنسانية، تلك الرابطة التي تربط الناس جميعًا، سواء أهل الأديان الساوية أو غيرهم برباط القُربَى والمودَّة والاشتراك في التكريم الإلهي للإنسان.

- سيكون الحوار القائم على تلك الأسس بديلًا عن صيحات العدوان والافتراءات والشبهات، التي لم تكسب الإنسانية من ورائها شيئًا، بل خسرت الكثير من طاقاتها وقدراتها وقيمها، بل ومن دمائها، وآخر هذه الصيحات ما يروِّج له الغرب تحت اسم: صراع الحضارات، معيدين الصراعات التاريخية كَرَّة أخرى إلى الساحة الدولية، تلك الصراعات الدامية التي صنعها الغرب وأجَّجها باسم الدين، وأبرز مثال لذلك الحروب الصليبية التي رفعت شعار: المسيحية في مواجهة الإسلام.
- وعلى العقلاء والمخلصين في العالم أن يكشفوا كلّ تلك المؤامرات التي اتخذت من الدين ستارًا لمآرب خبيثة، ولن تنطلي على العالم دعايات الغرب المغرضة، ولن يقع في خطيئة توظيف الدين من أجل مصالح شخصية أو لإرضاء مطامع دنيوية، فمثلًا من التوظيف السلبي للدين شعار « الحروب الصليبية »، وفي هذا الشعار إساءة إلى الصليب الذي هو في حقيقته، عند إخواننا المسيحيين، رمز للتضحية والفداء، فكيف حوَّله هؤ لاء إلى رمز للحرب والعدوان؟!
- والإسلام يطرح فكرة "حوار الحضارات" بدلًا من "صراع الحضارات" والتعايش السلمي بدلًا من الكراهية، والأخوَّة في الإنسانية بدلًا من العداء والصدام. والتوراة والإنجيل أيضًا يؤكدان نفس الدعوة، جاء في الكتاب المقدس: «طُوبَى لِلمساكينِ بالرُّوح، لأنَّ لهم ملكوت السياوات. طوبي لِلحَزانَي، لأنَّهم يَتعزُون. طوبي لِلوُدَعاء، لأنَّهم يَرثون الأرض. طوبي لِلجِياع والعِطاش إلى البِرِّ، لأنَّهم يُشْبَعون. طوبي للرُّحاء، لأنَّهم يُرحون. طوبي للأنقياء القلب، لأنَّهم يعاينون الله. طوبي لِصانعي السَّلام، لأنَّهم أبناء الله يُدْعَونَ. طُوبي للمَطرودينَ من أجل البِرِّ، لأنَّهم ملكوت السياوات. طوبي لكم إذا عيَّروكم وطردوكم وقالوا عليكم كلَّ كلمةٍ شرِّيرةٍ، من أجلي، كاذبينَ. افرحُوا وتهلَّلوا، لأنَّ أجركم عظيمٌ في السياوات، فإنهم هكذا طَرَدُوا الأنبياء الذين قبلكم» (متى ٥: ٣-١٢).

وذلك هو جوهر الأديان السهاوية كلِّها: التعايش والتعارف والتآلف بين الناس مهم اختلفت الأجناس والأعراق والمذاهب والمعتقدات: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أَمَّةً وَحِدَةً ۖ وَلَا يَزَالُونَ ثُغَنَلِفِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى النَّاسَ أَمَّةً وَحِدَةً ۖ وَلَا يَزَالُونَ ثُغَنَلِفِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

ولو لم يكن ثمة اختلاف لما كان هنـاك ضرورة للـدعوة إلى التعـايش الـسلمي وحـسن الجـوار، والحـوار بـين الحضارات، وإنصاف الآخر.

#### الإسلام والآخر:

• من الحقائق الواضحة أن الإسلام قد استوعب كل الحضارات والديانات السابقة، وجاء بأحسن ما فيها، وجاء الرسول الكريم سيدنا محمد على مصدقًا لمن قَبْلَه من الرسل، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ هُو ٱلْحَقُ مُصَدِقًا لِمَا مَيْنَ يَدَيْهُ إِنِّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ وَلَخِيرُ بُصِيرٌ ﴿ قَالُواْ يَنَقُومَنَا ٓ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَا أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا مُصَدِقًا لِمَا بَنْ مَن يَدَيْهِ إِنَّ اللَّه بِعِبَادِهِ وَلَخَيرُ بُصِيرٌ ﴿ قَالُواْ يَنَقُومَنَا ٓ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَا أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَنْ يَدَيْهِ يَهْدِى ٓ إِلَى الْمَوْقِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ آ ﴾ (الاحقاف)، ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى ٱبْنُ مَن يَم يَبَنِىٓ إِسْرَهِ يلَ إِنِ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا بَنْ مَن النَّوْرَيْةِ وَمُبَشِرًا مِرْسُولُ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَخَدُ فَلَنَا جَاءَهُم إِلْبِيَنَتِ قَالُواْ هَذَاسِعُ مُّ مَنِي الْوَاسِدُ مُ السَف )، ﴿ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ مِنْ النَّوْرَيْةِ وَمُبَشِرًا مِرْسُولُ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَخَدُ فَلَمّا جَاءَهُم إِلْبِيّنَتِ قَالُواْ هَذَاسِعُ مُ مُنْ مَن النَّوْرَيْةِ وَمُبَشِرًا مِرْسُولُو يَأْقِ مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَخَدُ فَلَا جَاتُواْ هَذَاسِعُ مُ مُنِينًا فَي مِن النَّوْرَيْةِ وَمُبَشِرًا مِرْسُولُ يَأْقِ مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَخَدُ فَلَا جَاتَهُم إِلْبِيَنَتِ قَالُواْ هَذَاسِعُ مُ مُعَلِي اللّهُ مَا الْحَالُمُ الْمَلْ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ النَّوْرَئِةِ وَمُبَشِرًا مِرْسُولُو يَأْقِ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ الْمُعْرَالُومُ اللّهُ الْمَالِمُ الْعَلَى الْمَالِمَا الْمَعْلَى الْمَنْ الْمُؤْلِقُ الْمَالِمُ الْمُعْلِقُ اللّهُ الْمُعَلِّي اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالُولُوا مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْمِلْوَالْمُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُعَلّمُ اللّهُ الْمُلْعِلَالْمُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُعْلِي اللّهُ الْمُلْمُ الْمُلْعِلَا مُلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ مُنْ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمُ الْمُعُلِقُوا الْمُعْلَقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَقُ الْمُعْتِقُ الْمُعْل

إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ وَاللَّمُوَّمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِ كَنِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَلَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُّسُلِهِ وَوَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيدُ الشَّ ﴾ (البقرة).

- ومن حقائق القرآن الكريم الواضحة أيضًا أن الواحدية والأحدية تكون للذات الإلهية دون سواها، وأن التنوع والتعدد والاختلاف سُنَّةٌ إلهية كونية في كل ما سوى الذات الإلهية، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰنِهِ عَـ خَلَقُ ٱلسَّمَـٰوَٰتِ وَأَلْأَرْضِ وَأَخْذِلَكُ مُ أَلْوَنِكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـٰتِ لِلْعَلِمِينَ ﴿ الروم ).
- ووضح القرآن أن التنوع والتهايز يكون حافزًا للتسابق والمنافسة في طريق الخير، قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةٌ وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَةٌ وَحِدةٌ وَلَكِن لِيَبْلُوكُمْ فِمَا ءَاتَنكُمْ فَأَسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ ﴾ (الماندة: ٤٨).
- كما أكد القرآن الكريم أن التعدد والتنوع للتعارف، والتعارف تعاون وتآلف وتكامل، وليس صراعًا ولا نزاعًا، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقِبَا إِلَى لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنقَىنكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَالَىٰ الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقِبَا إِلَى لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكُو مِن اللهِ عَالَىٰ اللهِ تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله على الله الله تعالىٰ الله الله تعالىٰ التعالىٰ الله تعالىٰ التعالىٰ الله تعالىٰ التعالىٰ ال
- ومن الحقائق القرآنية الواضحة أن الأفضلية ليست بالتعصب والأماني، وإنها الذي يضع الإنسان في المقدمة عمله النافع الصالح، قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَ بِهِ وَلَا يَجِدَ لَهُ، عمل النافع الصالح، قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا آَمَانِيَ آهْلِ ٱلْكِتَابُ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ، عمل وخامل، ولا يستوي كسول ومجتهد.

فالإنسان \_ إذن \_ هو الذي يختار مكانه من خلال عمله وعطائه وتضحيته، والمقدمة لن تكون أبدًا إلّا لمن سلك أسبابها، أما الأدعياء وأصحاب الأماني فقد ردَّهم القرآن إلى الصواب في هذه الآية، حيث جاءت الآية في سياق تباهي أهل كل دين وعقيدة بأفضليتهم على من سواهم، فنـزل القرآن حاسمًا في تحديد معيار الأفضلية: إنه العمل.

- ويؤكد القرآن علاقة الود والبر والتعاطف مع أهل الأديان الأخرى المسالمين لنا: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُعَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ المنحنة ).
- ومنهج القرآن في التعايش السلمي والود في معاملة الآخر يتأكد في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ ٱذْفَعْ بِٱلَّتِي هِى ٱحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال
- والقتال في الإسلام استثناء وليس قاعدة، استثناء تُلجئنا إليه الضرورة حين يُعْتَدى علينا على عرضنا وأرضنا وثروتنا، فأُذِنَ بالقتال لمن ظلم، قال تعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَنَتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَلِنَّ اللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ اللهِ الراحة وأَذِنَ بالقتال لمن ظلم، قال تعالى: ﴿ أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقَنتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَلِنَ اللّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ اللّهِ وَمَنع العدوان، وإن جنح المعتدي للسلم أمرنا القرآن بأن نوافق فورًا، قال تعالى: ﴿ وَإِن جَنحُوا لِلسَّلِمِ فَاجْنَحُ لَمُ اللّهِ اللّهُ إِنَّهُ مُؤ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللّهِ اللّهُ اللهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

- وأمرنا القرآن أن نتبع الأحسن والأفضل، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَــتَّبِعُونَ ٱخْسَنَهُۥ أُولَاتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَمْ ٱللَّهُ وَأُولَاتِهِكَ هُمْ ٱولُوا ٱلأَلْبَكِ ﴿ الزمر ).
- وفي الإسلام سنَّ رسول الله ﷺ ثلاث سنن جسَّدت رؤية الإسلام للآخر الديني، وكيف أن الإسلام لا
   يكتفي بالاعتراف بالآخر الديني، وإنها يجعله جزءًا من الأمة والدولة، له كل الحقوق، وعليه كل الواجبات:

أُولى هذه السنن \_ نموذجًا للعلاقة بالآخر اليهودي \_ هي الصحيفة التي وضعها رسول الله ﷺ عقب الهجرة، والمحاور الأساسية لهذه الصحيفة تدور حول المساواة والعدالة بين النَّاسِ في إطار الأمة الوليدة وبواكير الدولة الجديدة، كما تنص على أن لليهود دينهم وللمسلمين دينهم.

وثانية هذه السنن \_ نموذجًا للعلاقة بالآخر النصراني \_ هي الوثيقة التي وضعها النبي ﷺ لنصارى نجران عهدًا بين الدولة الإسلامية الوليدة وبين النصارى، وفيها كتب رسول الله ﷺ: "لنجران وحاشيتها، وسائر من ينتحل دين النصرانية في أقطار الأرض: جوار الله، وذمة محمد رسول الله، على أموالهم، وأنفسهم، ومِلَّتِهم، وغائبهم وشاهدهم، وعشيرتهم، وييَعهم، وكل ما تحت أيديهم من قليل أو كثير، أن أحمي جانبهم، وأذبَّ عنهم، وعن كنائسهم وبِيعهم وبيعهم وبيوت صلواتهم، ومواضع الرهبان، ومواطن السياح .. وأن أحرس دِينَهم ومِلَّتَهم أين كانوا بها أحفظ به نفسي وخاصتي وأهل الإسلام من مِلَّتي.. لأني أعطيتهم عهد الله على أن لهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين، وعليه المسلمين، وعليه المسلمين ما عليهم المسلمين ما عليهم»!

ويظهر لنا واضحًا من نَصِّ الصحيفة اعتراف الإسلام بالآخر، وقبوله، وتكريمه، والاندماج معه، واحترام خصوصياته. [راجع: وثيقة المدينة مع اليهود ووثيقة نصارى نجران في (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة) لمحمد حميد الله].

وثالثة هذه السنن ـ نموذجًا للعلاقة بأهل الديانات الوضعية ـ كانت على عهد عمر بن الخطاب على حين عرض أمر معاملة أصحاب الديانات الوضعية على مستشاريه بالمسجد النبوي فأشار عليه عبد الرحمن بن عوف على قائلًا: أشهد أن رسول الله على قال: «سُنُوا فيهم سنة أهل الكتاب» (راجع البلاذري، فتوح البلدان، ص٣٢٧). وعُومل أهل الديانات الوضعية معاملة أهل الكتاب عبر تاريخ الحضارة الإسلامية.

- وهناك مواقف لا تحصى لتأكيد أن علاقة الإسلام بالآخر تقوم على السهاحة والعدالة واحترام حقوقه، من ذلك أن القرآن الكريم أكد أن اختلاف الدين لا يجوز أن يكون مدعاة للظلم أو التغابن، وأنه إذا كانت هنالك أطراف معادية وبيننا وبينها خصام، فذلك كله يجب إبعاده عن مقتضيات العدالة، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِ مَنَكُمُ مَنَكُانُ قَوْمٍ عَلَى اللهُ اللهُ
- ولطالما احتكم مسلمون وغير مسلمين إلى القضاء الإسلامي، فكانت العدالة تفرض نفسها دون تفرقة بين
   أطراف النزاع، يشهد لذلك العديد من المواقف العملية في تاريخ الحضارة الإسلامية، من ذلك موقف عمرو بن

العاص عندما كان واليًا على مصر في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب أشبك ابن له مع أحد المصريين، وأغراه سلطان أبيه فضرب الرجل، ومصر يومئذ حديثة عهد بالفتح، والمنتظر أن يستكين المضروب لابن القائد الفاتح الذي هزم أكبر دولة في الأرض ورمى بجيشها في البحر الأبيض المتوسط، لكن المجني عليه كان يأنس في الإسلام وحكمه غير هذا الذي نزل به، فأقسم ليبلغن شكواه إلى أمير المؤمنين عمر أن الولد الذي ضربه وجد في هذا عماقة فقال له: افعل، فلن تضيرني شكواك، أنا ابن الأكرمين!

وبينها كان عمر بن الخطاب بين خاصته وعمرو بن العاص وابنه في مجلسه، والمدينة غاصة بالوفود في موسم الحج، قدم المصري المظلوم وقال لعمر: يا أمير المؤمنين، إن هذا \_ وأشار إلى ابن عمرو \_ ضربني ظلمًا، ولما توعدته بالشكوى إليك قال: افعل، فلن تضيرني شكواك، أنا ابن الأكرمين!

فنظر عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص نظرة استنكار وقال له هذه الكلمة العظيمة: «متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا؟!». ثم توجه إلى الشاكي وناوله سوطه وقال له: اضرب ابن الأكرمين كما ضربك! لقد أنصف عمر الإسلام بهذا الحكم.

- ومن المواقف العملية التي تؤكد أن الإسلام دين يقوم على السماحة في معاملة الآخر، وعلى احترام أواصر الإنسانية التي تجمع بين بني آدم قاطبة:
- ما رواه البخاري قال: إن النبي 義 مرَّت به جنازة فقام، فقيل له: إنها جنازة يهودى! فقال 義: «أليست فسًا»(۱)؟!
- وروى سفيان عن حماد بن أبي سليمان عن الشعبي أن أم الحارث بن أبي ربيعة ماتت وهي نصرانية فشيعها أصحاب النبي النبي النبي النبي الله النبي ال
- والحق أن الإسلام يوصد كل الأبواب أمام الذين يستهينون بأقدار الآخرين وحقوقهم، ولنتأمَّل ذلك الخطاب القرآني العامَّ لـ «الإنسان»، ولـ «الناس»، ذلك الخطاب الذي يفيض رحمة وحنانًا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَيِكَ الْحَابِ القرآني العامَّ لـ «الإنسان» ولـ «الناس»، ذلك الخطاب الذي يفيض رحمة وحنانًا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلإِنسَنُ إِنّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ الْصَيْدِ فِي الْفَيْنَ وَالْاَنطار)، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ إِنّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ النّاسُ اللهُ ا

وحسب الإنسان من الفخر أن الله تعالى أنزل في كتابه العظيم سورة اسمها "سورة الإنسان"، تبدأ بقوله تعالى:

١. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: الجنائز، باب: من قام لجنازة يهودي، (٣/ ٢١٤)، رقم (١٣١٢).
 ٢. أخرجه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب: أهل الكتاب، باب: اتباع المسلم جنازة الكافر، رقم (٩٩٢٦).

﴿ هَلْ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْعًا مَذْكُورًا ۞ إِنَا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نَطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞ ﴾ (الإنسان).

وما علينا إلَّا أن نصغي إلى تلك النداءات الإلهية الكريمة؛ لتكون لنا نورًا وهدَّى وشفاءً وصلاحًا.

#### لاذا موسوعة بيان الإسلام؟

- يتعرض الإسلام: (القرآن الكريم، الرسول ﷺ، السنة النبوية المطهرة) إلى حشد هائل من المطاعن والشبهات والافتراءات، انطلقت سهامها من جهات شتى، وقد تخصصت بعض الفضائيات في نشر وإشاعة هذه الشبهات، وقام بالأمر نفسه مواقع إلكترونية على شبكة المعلومات الدولية «Net»، وكذلك النشر الورقي في كتب ومطويات... إلخ؛ وقد ترتب على ذلك أن دارت أسئلة عند كثير من الشباب حول هذه الشبهات: لماذا؟ وهل هذا صحيح؟ وأين الحقيقة وسط هذا الضباب الذي يريدون به أن يطفئوا نور الله؟
- وعند مناقشة بعض هذه الشبهات على شاشة بعض القنوات الفضائية، دُعي عالمان إلى الحلقة وكانت عن "الرِّق"، ولم يكن العالمان قد استوفيا الشبهة دراسة وتحضيرًا للرد، وانتهى الأمر بالانفعال وقال أحدهما للمذيعة:
   "هذا هو الإسلام واللى مش عاجبه يضرب راسه في الحيط ديننا وعاجبنا كده"!
- إن الردود الخاطئة والعجلى تسهم في البلبلة ومط توابع الشبهة، ولا تأخذ مثل هذه الردود بيد المخالف إلى الحق الواضح ليصل الجميع إلى بر الأمان.

#### الدكتور نبيل لوقا بباوي نادى بفكرة الموسوعة:

ومن شواهد الحق لهذه الموسوعة، أنها عمل علمي طالب به أخ حبيب وباحث علمي مدقق من الإخوة المسيحيين، إنه الدكتور نبيل لوقا بباوي الذي نادى بفكرة الموسوعة في كتابه «عبقرية محمد # بلا تعصب أو مجاملة» حيث قال: «صناعة العداء للإسلام ورموز الإسلام ليست وليدة اليوم، ولكنها موجودة منذ ظهور الإسلام، سواء أيام الدعوة المغلقة للإسلام لمدة ثلاث سنوات بعد نزول الوحي على الرسول # في مكة من عام 11٠م إلى ١٦٣م، أو بعد الدعوة العلنية للإسلام بعد ذلك التاريخ، منذ ذلك والإسلام يتعرض لأبشع أنواع الافتراء والإساءة، وسوف

يتعرض الإسلام للإساءة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، فقد تعرض الرسول وللإساءة في مكة والمدينة في أول ظهور الإسلام، ورد في سورة (ص): ﴿ وَعَجْوًا أَن جَآءَمُ مُنذِرٌ مِنْهُم وَالله الكهفرُونَ هَذَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴿ الله المسلام، ورد في سورة (ص): ﴿ وَعَجُواً أَن جَآءَمُ مُنذِرٌ مِنْهُم وَالله الكهفر حلات التسكيك في الرسول والمهماءة إليه مستقبلًا؛ ولذلك يجب على المسلمين ألَّا يستسلموا لمشاعر الغضب والثورة لمجرد الشورة، بالمظاهرات والإساءة إليه مستقبلًا؛ ولذلك يجب على المسلمين ألَّا يستسلموا لمشاعر الغضب والثورة لمجرد الشورة، بالمظاهرات وإحراق السفارات؛ لأن ذلك لا تؤيده مبادئ الإسلام؛ لأن الإسلام يأمرهم أن يعفوا عند المقدرة ويصفحوا، ولا يتصرفوا تصرفات الجاهلية التي تسيء إلى الإسلام ذاته، بل عليهم ألا يبادلوا الكراهية بالكراهية؛ لأن استهداف ورسولهم، فلا يجب أن يعطي المسلمون الحجة والأسانيد لأعداء الإسلام بهذه المظاهرات التي تحرق السفارات؛ لأن هناك عدة جهات وخاصة اللوبي الصهيوني لما مصالح استراتيجية في العداء بين الدول الإسلامية والدول الغربية وأمريكا؛ لذلك من الخطأ مواجهة العداء وأفعال الإساءة إلى الإسلام بمظاهرات الغضب القاتل وبإشعال الحرائق وأمريكا؛ لذلك من الخطأ مواجهة العداء وأفعال الإساءة إلى الإسلام بمظاهرات الغضب القاتل وبإشعال الحرائق وقتل الدبلوماسين؛ لأن ذلك فخ منصوب للمسلمين يجب ألا ينزلقوا فيه، ويجب عليهم التمسك بالمبدأ الإسلامي ومن حوري ألمي هي أحَسنُ ﴾ (النحل: ١٢٥٠)، ولا يجب على المسلمين الحيدة عن ذلك المبدأ الحضاري، وكذلك لا يجب على المسلمين إلى الكتب من خلال التاريخ الإسلامي ومن خلال أقوال الفقهاء المعتدلين، وقبل هذا وذاك من خلال الكتاب والسنة.

وكل ذلك يدفعني لإعادة الاقتراح للمرة العاشرة بضرورة عمل عدة مراكز ومعاهد إسلامية في أوربا وأمريكا ثم بعد ذلك في بقية دول العالم مثل المراكز الاستشراقية في أوربا وأمريكا، ويكون هدف المراكز الإسلامية الرد على كل دعاوى الإفك والكذب والإساءة إلى الإسلام أو رموزه من خلال الإنترنت والكتب والأقلام الصحفية وإنشاء الصحف والدوريات والأبحاث العلمية والندوات والاجتهاعات وورش العمل، ولنبدأ بمركزين أحدهما في أمريكا والآخر في أوربا، ويكون تمويله من أموال الزكاة للأغنياء من المسلمين والدول العربية والإسلامية. فقد شاهدت في أوربا بعض الأغنياء العرب والمسلمين وهم قلة قليلة يعيشون عيشة البذخ في صالات القهار وحانات الخمر، فأيها أفضل للمسلمين: الدفاع عن الإسلام ورسوله، أم صرف أموالهم في أشياء غير نافعة؟ وهل لدى المسلمين أغلى من الإسلام ورسوله تلاحتى يدافعوا عنه؟ وأنا رغم كوني مسيحيًّا أرثوذكسيًّا أؤمن بديانتي إلى آخر يوم في عمري مساوية وهي المسيحية، تدعو للمحبة مع الآخر، وأن ما يربطنا مع المسلمين في مصر هو أكثر من المحبة والأخوة ساوية وهي المسيحية، تدعو للمحبة مع الآخر، وأن ما يربطنا مع المسلمين في مصر هو أكثر من المحبة والأخوة والصداقة، بل هو المصير المشترك، فها يؤذي أخي المسلم يؤذي المسيحي، وما يؤذي المسيحي يؤذي المسلم؛ لذلك قام قداسة البابا شنودة الثالث بعقد مؤتم صحفي في شهر أغسطس ٢٠٠٦م وندد بها فعله بابا الفاتيكان بندكت السادس قداسة ومن الإساءة للرسول؛ لأن ما يسيء للمسلمين يسيء للمسيحيين، وما يسيء للمسيحيين يسيء للمسلمين يسيء للمسلمين.»

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات -----

#### جهود سابقة مشكورة:

- تمت الإفادة من جهود علمائنا في الرد على الشبهات قديمًا وحديثًا.
- ومن جهود القدماء ما جاء في ثنايا كتب التفسير، وما جاء مستقلًا في كتب متخصصة نذكر منها:
  - الرد على ابن الراوندي الملحد ـ للجاحظ.
    - مشكل القرآن ـ لابن قتيبة الدينوري.
  - التمهيد، إعجاز القرآن ـ لأبي بكر الباقلاني.
  - تنزيه القرآن عن المطاعن ـ للقاضي عبد الجبار.
    - الرد الجميل للإمام أبي حامد الغزالي.
- وفي العصر الحديث تتابعت الجهود نافعة مشكورة، بين فردية وجماعية، نـذكر منها \_على سبيل المثال لا الحصر \_ كتاب "حقائق الإسلام وأباطيل خصومه" لعباس العقاد، وكتاب "شبهات حول الإسلام" لمحمد قطب، والجهود المشكورة لعلمائنا كالشيخ محمد الغزالي والدكتور عبد العظيم المطعني، والجهود المشكورة لـ د. محمد عمارة، د. يوسف القرضاوي، وغيرهم كثير. ومن نتائج الجهود الجماعية المجلد الذي نشره المجلس الأعلى للشئون الإسلامية لمجموعة علماء بإشراف د.محمد حمدي زقزوق، تحت عنوان "حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين".
- على أن الميدان أمام هذا الهجوم الموسع على الإنترنت والفضائيات والكتب جعل الحاجة ماسة إلى عمل
   علمي متكامل يغطى مختلف ميادين الاشتباه، يقوم به أفْرقةٌ من العلماء في شتى التخصصات.
  - من هنا جاءت فكرة موسوعة: "بيان الإسلام.. الرد على الافتراءات والشبهات".
- وبعد لقاءات مع كبار العلماء من تخصصات مختلفة، ومناقشة منهج الموسوعة، تم تحديد هذا المنهج، والذي يتركز في البيان التالى:

#### معيار الشبهة:

- هي كل زعم أو ادّعاء أو افتراء يتضمَّن طعنًا أو تشكيكًا في كل ما يوصف عن حقَّ بأنه إسلامي، من حقائق ومبادئ وثوابت وأصول.
- وبتطبيق هذا المعيار المحدِّد لنطاق الشبهة؛ يخرج من الاعتبار كلُّ ما من شأنه أن يكون بجرد سبِّ أو قذفِ أو تطاول، وكذلك الاختلاف (أو ما يبدو اختلافًا) بين المذاهب الإسلامية، بالإضافة إلى ما يُعتبر نقدًا لسلوك المسلمين (لأنها استثناءات ينبغي ألا نعممها)، فضلًا عما يُعدُّ من قبيل التساؤلات الدينية والاستفتاءات الفقهية، وحتى التفسير الخاطئ أو الفهم القاصر لبعض النصوص أو قضايا الدين... كل هذا كانت تُخرجه مراحل الفرز والتصنيف وغيرها عند تحكيم المعيار.

#### منهج الموسوعة في الرد:

تقوم هذه الموسوعة على المنهج العلمي الذي يعتمد على مناقشة الأفكار، والحرص على الدليل الصحيح المقنع، ويمكن تحديد ملامح منهج الرد في المحاور التالية:

- ١. بيان فكرة الشبهة.
- ٢. بيان فكرة أو أفكار الرد عليها.
- ٣. البدء بالمنهج العقلي في الرد؛ لأن المخالف في الأعم الأغلب لا يؤمن بقرآن أو سُنَّة.
- ٤. إلحاق الرد النقلي بعد التأسيس العقلي له، والرَّبط بينهما بعبارة: وهذا الذي استقر لدى العقلاء يلتقي مع هدي القرآن والسنة، كما في...
  - ٥. ثم نختم بخلاصة مركزة بعد التفصيل.

#### منهج التكشيف والإحالات بالموسوعة:

من مميزات هذا العمل الكبير تكشيفه وفهرسته وتزويده بشبكة الإحالات الموضعية، وذلك من خلال ثلاثة كشافات، هي:

#### الأول: الكشاف الشجري لعناوين الشبهات:

وفيه رُتِّبت عناوين الشبهات ترتيبًا علميًّا منطقيًّا حسب ورودها في متون الأجزاء، وتم إعداد هذا النوع من الكشافات ليتعامل به القارئ للبحث عن عناوين بذاتها، وللتعرف على محتوى كل جزء من خلال تصفُّح هذا الكشاف الوجهي (الذي يحتل وجه كل جزء)، بالإضافة إلى الكشاف السجري (الشامل لكل عناوين الشبهات الواردة في الموسوعة) مرتبةً وفق ترتيب الأجزاء التي تتضمنها، بحيث يُنصُّ على المحور العام الذي تندرج تحته الشبهة، ثم رقم الشبهة في الجزء متبوعًا بعنوان الشبهة، ورقم الصفحة التي وردت فيها.

#### الثاني: الكشاف الموضوعي للقضايا:

يغطي هذا الكشاف جميع القضايا التي عولجت في الموسوعة؛ حيث يستطيع الباحث الحصول على جميع القضايا ذات الصلة في الموسوعة بأكملها، مجموعة تحت رأس موضوع واحد يُسمَّى الكلمة المدخلية أو المحورية أو البحثية أو المفتاحية (وهي أبرز كلمة تشترك فيها القضايا ذات الصلة من حيث المفهوم أو المضمون أو المحتوى)، وقد رُتِّبت هذه الكلمات المدخليَّة حسب الجذر اللغوي لها، فقضايا التوحيد مثلا يجدها الباحث في حرف الواو، وقضايا الاجتهاد يجدها الباحث في حرف الجيم، وهكذا، وأُدرِجتْ تحت كل كلمة مدخلية أو محورية من هذه الكلمات مجموعةُ القضايا المتعلقة بها، مصحوبة بمسارها المحدَّد في الموسوعة (رقم الجزء الذي وردت فيه / يليه رقم المشبهة التي وردت فيه / يليه رقم وجه الإبطال الذي عولجت فيه القضية).

الثالث: الكشاف الموضوعي للآيات القرآنية:

ويختلف هذا الكشاف من حيث الغرض والتنفيذ عها يهاثله من كشافات الآيات والأحاديث؛ فليس الغرض منه تجميع الآيات التي وردت فيها، فذلك أمر بعيد؛ وإنها الغرض منه هو رصد الآيات التي تتعلق بشبهة ما، كأن تكون محلًا للشبهة أو استدلالًا عليها (من وجهة نظر مثيريها). ثم إنه يختلف في التنفيذ أيضًا؛ لأنه حتمًا سيتضمن الإشارة إلى الشبهة أو القضية التي تدور حولها الشبهة، ومسارها في الموسوعة، إلى جانب رقم الآية واسم السورة. وبمطالعة هذا الكشاف يستطيع الباحث الحصول على جميع الشبهات أو القضايا التي تتعلق بآية ما أو بآيات سورة ما.

#### أسلوب الإحالات:

نأتي في ختام هذا العنصر إلى ميزة من بميزات الموسوعة، وهي أسلوب الإحالات الدقيق المحكم، الذي يربط بين القضايا ذات الصلة ربطًا قويًّا يجعل الباحث ملمًّا بجميع أطراف القضية بفضل ما يتيحه نظام الإحالة من مطالعة زيادات وتفاصيل أكثر؛ بغية التسهيل على القارئ في ربط القضايا المتشابهة بعضها ببعض.

وقد كانت الإحالات موزعة على أربعة أنواع، هي:

- إحالة من شبهة إلى شبهة.
- إحالة من شبهة إلى وجه.
- إحالة من وجه إلى وجه.
- إحالة من وجه إلى شبهة.

كما اتبعت الإحالة صيغة ثابتة موحَّدة هي:

இ في قضية كذا (ويُنصُّ على عنوان القضية) طالع: الوجه كذا (ويُنص على رقم الوجه) من الشبهة كذا (ويُنص على رقم الشبهة) من الجزء كذا (ويُنص على رقم الجزء وعنوانه).

#### منهج التوثيق والتخريج بالموسوعة:

ينقسم التوثيق والتخريج بالموسوعة إلى ثلاثة أنواع:

- التوثيق الخلالي، ويتم تطبيقه خلال المتن (ومن هنا أُطلق عليه التوثيق الخلالي)، والغرض منه:
- تخريج الآيات القرآنية بذكر: (السورة: ورقم الآية)، والاكتفاء باسم (السورة) فقط إذا تضمنت الآياتُ المدرجةُ أرقامَها، معتمدين على مصحف المدينة للنشر الإلكتروني.
- تخريج النقول من الكتاب المقدس بذكر (السِّفْر أو الإنجيل ورقم الإصحاح، ورقم الفقرة) معتمدين على:
   ترجمة فاندايك بستاني المأخوذة من أصول الأغانى العبرية واليونانية.

توثيق النصوص والنقول المستأنس بها في المتن بإحدى الصيغ التقريرية، مثل: ويؤيد هذا ما ذهب إليه فلان في كتابه كذا، ويُذكر اسم المؤلف، واسم الكتاب (مع الإشارة أو عدم الإشارة له في الحاشية السفلية وفق نوع النقل).

- توثيق الحواشى، ويُنفَّذ في الحاشية السفلية، ويحتوي على:
- البيانات الببليو جرافية للمصدر، وتذكر وفق الترتيب التالي: عنوان الكتاب، اسم المؤلف، دار الطبع، مكان الطبع، ميلادي، رقم الصفحة. (مع بداية الترتيب العددي لكل صفحة، ومراعاة الفاصلة بين البيانات عدا التاريخ الهجري والميلادي فيُفصل بينها بالشرطة المائلة.

ويُراعى هذا عند أول ورود للمصدر، ويُكتفى بالإشارة إلى (عنوان الكتاب، اسم المؤلف، مرجع سابق، رقم الصفحة) كلما ورد المصدر في الجزء نفسه مسبوقًا بغيره. مع شيء من الاختلاف في البيانات الببليوجرافية وفق نوع المصدر (كتاب، مجلة، رسالة، بحث، صحيفة…).

#### تخريج الأحاديث النبوية والآثار: ِ

لقد تم وضع منهج دقيق متكامل لتخريج الأحاديث النبوية والآثار، ويمكن تلخيص هذا المنهج في النقاط الآتية:

- يتم ذكر (الكتاب، الباب، رقم الحديث في الكتب المطبوعة).
  - الاعتباد على البخاري ومسلم أولًا.
- يوضع الحكم على الحديث قبل التخريج التفصيلي؛ ليتأكد القارئ والباحث بطريقة سريعة من حكم الحديث.
- و يؤخذ الحكم على الحديث \_ ما عدا أحاديث البخاري ومسلم \_ من الشيخ الألباني في الكتب التي حققها مثل "السلسلة الصحيحة... إلخ" أو الأرنؤوط في "صحيح ابن حبان و مسند أحمد بن حنبل"، أو بتعليقات الهيثمي في كتابه "مجمع الزوائد"، أو الذهبي في "التلخيص على مستدرك الحاكم"، أوحسين سليم أسد في "سنن الدارمي ومسند أبي يعلى"، أو الشوكاني في "نيل الأوطار"، أو ابن حجر في "تلخيص الحبير".
- عدم التعويل مطلقًا على الحديث الضعيف، فإذا وجد الضعيف فعلينا إيجاد البديل الصحيح، أو ما في معناه
   من الصحيح.
  - باقي الكتب بعد ذلك يُتّبع فيها الترتيب التاريخي في إيراد كتب التخريج.
  - يدخل البخاري في الترتيب التاريخي إذا ذُكر الحديث في كتابه "الأدب المفرد".
    - الالتزام بالراوي الأعلى قوة.
- إذا جاءت الرواية بأكثر من راوٍ نذكر الراوي الذي سنأخذ منه الحديث في سياق ما قبل الحديث وليس غيره إذا تعددت الروايات ـ ونذكر التخريج التابع لراوي الرواية.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

- الاطمئنان إلى أن الحديث لم يذكر في الكتاب إلا مرة واحدة.
  - الاكتفاء بكتابين + الحكم.
- الاعتباد على اللفظ الموجود إن كان صحيحًا، والمعنى عند الأقوى.
- إذا جاءت الرواية عند البخاري مطابقة للمكتوب على الورق وعند مسلم بنسبة ٩٠٪ بمعناها نقول: عند مسلم "بنحوه"، إلا إذا اتفق راوي الحديث عند مسلم والبخاري في ذلك نخرج الحديث مع عدم ذكر "بنحوه"، أما إذا جاء لفظ مسلم مغايرًا للمكتوب على الورق بلفظ مختلف نكتب في نهاية التخريج: "بلفظ: كذا".
- ٣. التوثيق الببليوجرافي، ويُنفَّذ في قائمة المصادر والمراجع التي اعتُمد عليها في الموسوعة بأكملها. وفيه يتم توثيق المصادر والمراجع وفق الطريقة الآتية: (عنوان الكتاب، اسم المؤلف، دار الطبع، مكان الطبع هجري/ ميلادي مع مراعاة الترتيب الألفبائي للمصادر والمراجع).

#### الإجراءات التنفيذية للموسوعة:

#### مر العمل بالمراحل التالية:

- ١. مرحلة التخطيط وتحرير المنهج والمعايير والضوابط التي تحفظ لموسوعة "بيان الإسلام" سمة العلمية،
   والوسطية، ومنطق الحوار والرد الجميل الذي يحترم الآخر ويحب له الخير.
  - ٢. مرحلة جمع مادة الشبهات من مصادرها المختلفة (إلكترونية/ ورقية/ فضائية... إلخ).
    - ٣. مرحلة التصنيف (عام داخلي فرعي).
    - ٤. مرحلة جمع الردود من مظانها وحصر الجهود السابقة في الرد (قديمًا وحديثًا).
  - مرحلة تحرير الرد النهائي حسب المنهج المحدد للموسوعة المبين تحت عنوان « منهج الموسوعة في الرد ».
    - الصف على الحاسوب والتنسيق الآلي.
    - ٧. المراجعة الأولى والتدقيق المنهجي والتثبت من توثيق النقول وتوحيد أسلوب التحرير.
    - ٨. المراجعة الثانية والإقرار العلمي للردود من قِبَلِ هيئة العلماء المراجعين، كل في تخصصه.
- ٩. إعداد كشاف القضايا الفكرية والآيات القرآنية والأحاديث النبوية والكلمات المفتاحية للموسوعة،
   وإنجاز الفهارس والإحالات.
  - ١٠. المراجعة الثالثة، وقام بها كبار العلماء في كل تخصص.
    - ١١. الإخراج النهائي، وتجهيز النسخة الورقية للطبع.
- هذه هي المراحل الأساسية التي مر بها العمل بالموسوعة ( النسخة الورقية )، وكل مرحلة لها تفصيلات كيفية أخرى.

### الالتزام العلمي للموسوعة:

- الأسلوب الحجاجي والترابط الفكري المتبع في الكتابة: مع تجنب الصبغة المقالية في إيراد المعلومات، والبعد عن نغمة الهجوم والشدة في رد الفعل؛ كي يتميز هذا العمل بأسلوب علمي منطقي في الحجاج والحوار وعرض وجهات النظر وتحليلها وتفنيدها، والانطلاق من المسلمات والنقاط المشتركة أو المتّفق عليها، ثم إثارة الأسئلة التي تقلب الحجة، والاستئناس بشهادات المنصفين والإحصاءات الواقعية والأحداث التاريخية والحقائق العلمية والنصوص الدينية... إلخ، مما يقوي الحجة ويقيم الدليل ويبطل الزعم أو الادعاء.
- الوسطية الفكرية: لا يكاد الباحث أثناء قراءة هذا العمل يلمس تحيُّزًا لفكر بعينه، أو صدَّى لمذهب بذاته، أو صبغة لتوجُّهِ ما، وإنها النصيب الأكبر والحظ الأوفى للوسطية والاعتدال. ولا يخفى أن هذا العمل للأمة بأجعها، لا لطائفة أو تيارٍ أو مذهبٍ أو جماعة. وعلى هذا فالمعيار الذي احتكمنا إليه هو الوسطية والاعتدال والإجماع وما اتفق عليه العلماء الثقات، دون التطرق لما يوصف بأنه محل اختلاف أو اجتهاد فردي بين العلماء، خاصة المسائل العقدية أو المذهبية أو الفقهية التي يحلو للبعض إثارتها بين الحين والآخر لأسباب لا تخفى على ذي بصيرة. ومن هنا فكل مسلم اللذهبية أو الفقهية التي يجد في هذه الموسوعة ما يتفق فيه مع غيره، وكها قال أكثر علمائنا عمن تفضلوا بإقرار هذا العمل واعتهاده: هذا تميز محمود وتوحيد للقراء على اختلاف ميولهم وتوجهاتهم الفكرية على عمل واحد.

### إلى مَن تُوجَّه هذه الموسوعة؟

- كل مسلم ومسلمة من الشباب، والمثقفين؛ لذلك روعي سهولة الأسلوب.
- الخطباء، والوعاظ، وعموم الدعاة إلى الله تعالى؛ لتكون مرجعية لهم إذا ما طُلب منهم بيان موقف الإسلام من شبهة ما.
  - أصحاب الديانات الساوية؛ لعرض حقائق الأمور بين أيديهم.
  - كل باحث يرغب في معرفة حقيقة الإسلام خالصة ممَّا أُلْصِقَ به من شبهات وافتراءات.

#### أقسام الموسوعة وعناوين الأجزاء:

تشمل موسوعة "بيان الإسلام" ثلاثة أقسام: (القرآن، الرسول، السنة).

### أولا: القرآن

تم إخراج هذا العمل في أحد عشر مجلدًا، تشتمل على تسعة عشر جزءًا، بالإضافة إلى مجلد للفهارس، تمَّ ترتيبها على النحو الآتي:

الجلا الأول: الجزء الأول: الشبهات التي تولى القرآن الرد عليها.

الجلا الثاني: الجزء الثاني: شبهات حول ما تُوهِّم من أخطاء لغوية في القرآن.

البجلد الثالث: الجزء الثالث: شبهات حول التاريخ الإسلامي (١) (ما قبل الإسلام ـ إسلام الصحابة ـ هجراتهم \_ عالمية الإسلام وانتشاره ـ خلافة أبي بكر).

الجزء الرابع: شبهات حول التاريخ الإسلامي (٢) (خلافة عمر \_الفتنة الكُبرى \_الخلافة الأُموية \_الخلافة العباسية).

الجزء الخامس: شبهات حول النظم الحضاريَّة في الإسلام.

المجلد الرابع: الجزء السادس: شبهات حول العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد (الألوهية \_ الربوبية \_ الأسماء والصفات).

الجزء السابع: شبهات حول الإيمان والتدين (الإيمان بالغيب ـ القضاء والقدر ـ الفرق والمذاهب الفكرية).

الجلد الخامس: الجزء الثامن: شبهات حول مقارنة الأديان.

المجلد السادس: الجزء التاسع: شبهات حول الأنبياء والرسل (١) (من آدم التي الا إلى موسى التي ).

الجزء العاشر: شبهات حول الأنبياء والرسل (من داود العلا إلى محمد ﷺ).

الجلا السابع: الجزء الحادي عشر: شبهات حول سلامة القرآن وتمامه.

الجزء الثاني عشر: شبهات حول عصمة القرآن وكماله.

المجلد الثامن: الجزء الثالث عشر: شبهات حول العبادات والمعاملات الاقتصادية في الإسلام.

المجلد التاسع: الجزء الرابع عشر: شبهات حول العلاقات الدولية في الإسلام (الجهاد \_ الرق والتسري \_ العلاقات السلمية).

الجزء الخامس عشر: شبهات حول السياسة الجزائية في الإسلام (الحدود والعقوبات \_ القصاص والدية \_ التعزيرات).

المجلد العاشر: الجزء السادس عشر: شبهات حول أصالة التشريع الإسلامي وعدم تبعيته.

الجزء السابع عشر: شبهات حول مرونة التشريع الإسلامي وصلاحيته لكل زمان ومكان وحال.

المجلد الحادي عشر: الجزء الثامن عشر: شبهات حول المرأة وحقوقها في الإسلام.

الجزء التاسع عشر: شبهات حول أحكام الأسرة في الإسلام.

الجلا الثاني عشر: الجزء العشرون: فهارس.

الجزءالحادي والعشرون: فهارس.

### ثانيًا. الرسول

تم إخراج هذا العمل في ثلاثة مجلدات، تشتمل على ستة أجزاء، بالإضافة إلى مجلد للفهارس، تم ترتيبها على النحو الآتي:

المجلد الأول: الجزء الأول: شبهات حول حياة النبي ﷺ الخاصة (نسبه ومولده \_ حياته الخاصة).

الجزء الثاني: شبهات حول أخلاق النبي ﷺ.

الجلا الثاني: الجزء الثالث: شبهات حول عقيدة النبي ﷺ وعصمته ومعجزاته.

الجزء الرابع: شبهات حول دعوة النبي ﷺ وتبليغه الوحي.

المجلد الثالث: الجزء الخامس: شبهات حول نبوة النبي ﷺ وعلاقته بأهل الكتاب.

الجزء السادس: شبهات حول تشريعات النبي الله وسياسته وجهاده.

المجلد الرابع: الجزء السابع: فهارس.

#### ثالثًا. السنة

تم إخراج هذا العمل في سبعة مجلدات، تشتمل على اثني عشر جزءًا، بالإضافة إلى مجلد للفهارس، تـم ترتيبها على النحو الآق:

الجلا الأول: الجزء الأول: شبهات حول مصدر السنة وحجيتها.

الجزء الثاني: شبهات حول تدوين السنة والوضع فيها.

المجلد الثاني: الجزء الثالث: شبهات حول عدالة الصحابة (١) ( الطعن في أبي هريرة ).

الجزء الرابع: شبهات حول عدالة الصحابة (٢).

الجلا الثالث: الجزء الخامس: شبهات حول الأئمة والرواة.

الجزء السادس: شبهات حول دواوين السنة.

الجزء السابع: شبهات حول قضايا الإسناد والمتن.

الجلد الرابع: الجزء الثامن: شبهات حول أحاديث العقيدة (١) (الإلهيات).

الجزء التاسع: شبهات حول أحاديث العقيدة (٢) (النبوات).

المجلد الخامس: الجزء العاشر: شبهات حول أحاديث العقيدة (٣) (السمعيات).

المجلد السادس: الجزء الحادي عشر: شبهات حول أحاديث الفقه (١) (العبادات)

المجلد السابع: الجزء الثاني عشر: شبهات حول أحاديث الفقه (٢) (المعاملات وأبواب أخرى).

المجلد الثامن: الجزء الثالث عشر: فهارس.

الجزء الرابع عشر: فهارس.

ونسأل الله تعالى أن ينفع بهذا العمل، وأن يجزي القائمين عليه خير الجزاء، ﴿ رَبَّنَا نَفَبَّلُ مِنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ الْمَالِيمُ اللهُ على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

### قالوا عن الموسوعة

### العلماء الذين راجعوا الموسوعة، كتب كل منهم تقريرًا يُعبِّر عن رؤيته لها

• الأستاذ الدكتور/ الأحمدي أبو النور .. وزير الأوقاف الأسبق، كتب يقول:

هذه الموسوعة عمل علمي منهجي جاء في أوانه؛ لأن الواقع يتطلبه بشدة، وفَّق الله القائمين عليه، وجعله في ميزان حسناتهم.

• الأستاذ الدكتور/ أحمد عمر هاشم .. أستاذ الحديث وعلومه، ورئيس جامعة الأزهر الأسبق، كتب يقول:

إن موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات" من أقوى الموسوعات وأهمها وأبلغها، اضطلع بها وقام على إنجازها عالم جليل، وداعية مخلص نبيل، وزميل فاضل وَدُود، ألا وهو فضيلة الأستاذ الدكتور محمد داود، جزاه الله كل خير على هذه الجهود العلمية في خدمة الإسلام والقرآن والسنة النبوية.

إنها حقًّا جهود تُذكر فتُشكر، وهي ـ بلا شك ـ تعتبر أكبر الموسوعات وأقواها، وتتسم بطابع علمي دقيق، ومَنْحًى ديني عميق لم تُسبق إليه.

وتكاد هذه الموسوعة أن تستوعب أكثر الشبهات \_ إن لم يكن كلها \_ بالرُّدود البليغة الرائعة، وتجلية الحقائق الناصعة التي تنتصر لدين الله، وترد عن حمى الحديث النبوي الشريف كل الشبهات، وتدرأ عنه كل الافتراءات التي افتراها أصحاب الأهواء الجامحة، وأعداء السنة النبوية، ومَن لفَّ لفّهم وسار على منوالهم.

وانطبق على من اضطلع بهذه الموسوعة هذا البيان: (يحمل هذا العلم من كل خَلَفٍ عُدُولُه، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين).

ولقد جاءت هذه الموسوعة جديدة في منهجها، مستوعبة كل المجالات العلمية، ومُطَوِّفة بكل الفروع الدينية ببحوث مستفيضة، واستيعاب يجِل عن النظير، فهي لم تُسْبَق في ابتكارها واستيعابها.

وتأتي هذه الموسوعة في توقيت حساس، وفي منعطف خطير تمر به أمتنا الإسلامية وعالمنا الإنساني بأسره، الذي يشهد هجهات شرسة على دين الله، وعلى كتاب الله، وعلى سنة رسول الله على.

وأخذت هذه الهجمات طرقًا شتى، ووسائل متنوعة، منها ما هو مسموع، ومنها ما هـو مَرئي، ومنها ما هـو مَرئي، ومنها ما هـو مكتوب، وتناولت الهجمات في عدوانها الآثم سائر فروع العلم، فكانت كالجيش العَرَمْرَم الـذي ينتشر في كـل زمـان ومكان، يريد أن يأتي على الأخضر واليابس، لا يبقي ولا يذر.

فشاء الله تعالى أن يُقيّض للدفاع عن دينه وكتابه وسنة نبيه رينافح ويجاهد ويرد عدوان المعتدين، وشاء الله تعالى أن تخرج هذه الموسوعة لتكون أبلغ دفاع، وليتحقق بها الانتصار الحقيقي للهدي الرباني وللحديث النبوي،

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات -----

وللكتاب والسنة وعلوم الإسلام.

لقد جاءت هذه الموسوعة مُعلنةً أن نأخذ ما أتانا به رسول الله ﷺ، وأن ننتهي عما نهانا عنه كما قال رب العزة تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَكُ دُوهُ وَمَا تَهَاكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوا ﴾ (الحشر: ٧).

وقد وضَّح الرسول ﷺ وجوب الأخذ بسنته وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وقال ﷺ: «تركتُ فيكم ما إن تمسكتم به فلن تضلوا بعدي، كتاب الله وسنتي» (١)، فبيَّن ﷺ أن في التمسك بالكتاب والسنة النجاة من الضلال والفتن، ما ظهر منها وما بطن.

ومن أعظم صور الجهاد في الدفاع عن الإسلام والقرآن والسنة هذه الموسوعة العظيمة التي تعتبر بحق موسوعة عالمية متبحِّرة، تدفع الباطل وتدمغه فإذا هو زاهق، وتُعلِي الحق وترفعه؛ لأن الحق أحق أن يُتَبَع. فجزى الله كل الخير والمثوبة من قام على هذا العمل الإسلامي التاريخي، فضيلة الدكتور محمد داود، وبالله التوفيق.

الأستاذ الدكتور/ كهال بشر .. الأمين العام لاتحاد المجامع اللغوية العلمية العربية، ونائب رئيس مجمع اللغة العربية بالقاهرة، وأستاذ علم اللغة بكلية دار العلوم ـ جامعة القاهرة، كتب يقول:

يتعرض القرآن الكريم في الآونة الأخيرة لهجمة شرسة، اتخذت في سبيل تحقيق غرضها وسائل متعددة؛ ما بـين كتب مُؤلَّفة، ومواقع على الشبكة العنكبوتية، وندوات ومؤتمرات، وأقراص مدمجة (CD) وغيرها.

ومن بين الشبهات التي أثاروها شبهات لغوية حول بعض المسائل اللغوية في القرآن الكريم، التي قد تَخْفَى على بعضهم، فوقعوا في تَوَهُم وصل بهم إلى أحكام غير صحيحة، ومن هنا كان الواجب على أهل الذكر النظر في هذه الادعاءات وبيان وجه الحق فيها.

ولقد وُضع في الحسبان مراعاة حال متلقِّي هذه الموسوعة من عامة المثقفين، فتم ترتيب السبهات بحسب ترتيب الأيات والسور في القرآن الكريم؛ تيسيرًا على طالب معرفة الحق في هذه الشبهة أو تلك دون عناء في البحث، وتحقيقًا لهذا التيسير رأينا أن نخصص لكل شبهة ردًّا مستقلًّا بها، ولعل هذا النهج الذي اتبعناه في تفنيد هذه الشبهات يُوحِي بشيء من التكرار في بعض المسائل، وبخاصة في المسائل قريبة الصلة فيها بينها.

وربها يرى بعضهم منهجًا آخر في المعالجة، بحيث تُجمع الظواهر اللغوية وتُصنَّف إلى مجموعات بحسب الباب الذي تنتمي إليه، وتُعالج كل مجموعة تحت بابها؛ اختصارًا للعمل وتفاديًا للتكرار، على نحو ما صنع ابننا الدكتور محمد داود في كتابه "كهال اللغة القرآنية بين حقائق الإعجاز وأوهام الخصوم"(٢).

ومهما يكن من أمر فقد اقتضى التيسير على القارئ ترتيب الشبهات بحسب ترتيب الآيات والسور في القرآن، ولا بأس بذلك.

١. أخرجه الحاكم في مستدركه، كتاب: العلم، رقم (٣١٩)، وصححه.

٧. وقد نصحتُ أن يُوضَع هذا المؤلَّف مختصرًا في نهاية هذا الجزء.

لقد قمت بمراجعة هذا العمل الذي بين أيديكم مراجعة دقيقة حتى استوى على هذه الصورة التي نرجو أن تحقق الفائدة المرجوة، وأن تكون وافية لإزالة الشبهات من عقول من توهموها، مع الإشارة \_أحيانًا \_إلى شيء من بلاغة الكلام وفصاحته.

وفي الختام أقرر أن هذا العمل عمل علمي جاد يفيد العامة والخاصة على حد سواء، والله الموفق.

• الأستاذ الدكتور/ محمود محمد عهارة .. أستاذ بجامعة الأزهر، كتب يقول:

تعليق على موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات":

بعد الانتهاء من قراءة جزء من الموسوعة أُسجِّل انطباعاتي على النحو التالي:

أولًا: الجهد المبذول مشكور ومأجور إن شاء الله تعالى، ومن ورائِه غيرة محمودة على الإسلام ورسوله.

ثانيًا: الذين نسجوا هذه الشبهات غير مسترشدين، ولا يستسلمون للحق بعد ما تبين، ولكن هناك قطاع عريض يقدم رِجلًا ويؤخِّر أخرى، ولسوف يدخل الإسلام، وهنا قطاع من المؤمنين قد تنطلي عليهم شبهات الخصوم، فكانت هذه الموسوعة تنبيهًا لهم.

ثالثًا: ولأن سَدَنَة هذه الحملة المغرضة لا يؤمنون بالقرآن ولا بالسنة، فلا بد من بيانٍ ما يؤكد الثقة بهذا القرآن الكريم، وبهذه السنة المطهرة، والتي جاهد علماؤنا في سبيلها حق الجهاد، فصارت عصيَّة على الرد، موثوقًا بها في تقرير ما نحن بصدد تقريره، والله الموفق.

الأستاذ الدكتور/ محمد نبيل غنايم .. أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة
 القاهرة سابقًا، كتب يقول:

لقد اطَّلعت وراجعت الجزء السادس عشر من موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والسبهات"، وقد وجدته عملًا علميًّا كبيرًا، يعتمد على التحليل والدليل، ويعرض الأفكار في سهولة ويُسْر، ويوثِّق الأقوال من مصادرها.

ولم أجد فيه من الأخطاء إلا نادرًا؛ لأنه رُوجِع من قبل، وهذا دليل على العناية والاهتهام بهذا العمل الكبير؛ لذا فإني أشكر جميع القائمين عليه، وأخص بالشكر الأستاذ الدكتور/ محمد داود، وجميع مساعديه، وأدعو لهم بدوام التوفيق.

الأستاذ الدكتور/ عبد الحميد مدكور .. أستاذ ورئيس قسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة
 القاهرة سابقًا، وعضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة، كتب يقول:

اطلعت على موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات"، وسعدت بذلك؛ لأنني وجدت فيها عددًا من المزايا التي ترفع من قدرها، وتُعْلِي من مكانتها، ومن هذه المزايا:

التتبُّع الدقيق للشبهات التي تجد من يرددها ويكررها، ثم الجهد العلمي في الرد عليها، بما يدحضها، ويجلِّي

حقائق القرآن حولها، ثم إنها تتميز باستخدام المنهج العقلي المنطقي في الرد، بها يظهر الطابع العقلي للأدلة القرآنية، التي قد يظن بعض الناس أن براهين القرآن مجرد براهين شرعية، على حين أنها براهين شرعية عقلية، تقوم بها حجة الإسلام في كل عصر على الخلق أجمعين.

ثم هي تقدم حقائق القرآن في لغة رصينة دقيقة، تتميز إلى جانب ذلك بالوضوح والسلاسة، وهـذا ممـا يزيـدها مقدرة على الإقناع.

يضاف إلى هذا كله أنها تخاطب جمهورًا عريضًا من القراء، وهي \_ بها فيها من براهين صالحة لإقناع العلماء والباحثين، ومها فيها من وضوح وتبسيط للمعارف \_ قادرة على مخاطبة المثقفين من غير المتخصصين دون صعوبة أو تعقيد.

أسأل الله للقائمين عليها، والكاتبين لموضوعاتها، وللمشرفين على إنجازها \_ أن يرزقهم الله جميعًا الأجر الجزيل على ما قاموا به من جهد طيب مبارك، وأن يتقبل عملهم خالصًا لوجهه الكريم، وأن يجعله في ميزان حسناتهم يوم يلقونه، وقد حملوا حقائق الإسلام إلى الخلق، وردوا عنه كيد الكائدين، وتأويل الغالين، وشبهات المبطلين، والشكر لله ثم لهم، وزادهم الله توفيقًا وقبولًا إنه سميع قريب.

الأستاذ الدكتور/عبد الفتاح أبو الفتوح إبراهيم .. أستاذ ورئيس قسم أصول اللغة بكلية الدراسات
 الإسلامية والعربية للبنات ـ جامعة الأزهر، كتب يقول:

بعد الاطلاع على موسوعة "بيان الإسلام الرد.. على الافتراءات والشبهات". القيِّمة أُسجل الآتي:

لقد اتضح أنها عمل علميٌّ جادٌٌ وموفَّق، ولقد بذل فيه القائمون والباحثون جهدًا طيبًا متميزًا بجِدٌّ وإخلاص. ندعو الله أن يكون في ميزان حسناتهم؛ وذلك حيث تتبعوا الشبهات الباطلة التي تُوجَّه إلى عصمة القرآن الكريم وكهاله، وفنَّدوها بالأدلة الساطعة، والبراهين الواضحة، والحجة القاطعة؛ عما يعد ردًّا عمليًّا وعلميًّا مقنعًا على هؤلاء المرجفين والحاقدين، الذين لا يعرفون مواطن العظمة والجهال والكهال للغة القرآن الكريم، ولا يعرفون ولا يدركون الإعجاز اللغوي بهذا الكتاب المعجز الذي تحدَّى الله به الإنس والجن، فلم يستطيعوا أن يأتوا بسورة واحدة من مثله.

ولقد صِيغَت هذه الموسوعة بلغة عربية صحيحة وبليغة ودقيقة وراقية تتناسب مع عظمة المقصد، ونُبُّل الهدف، وشرف الغاية.

فجزى الله خير الجزاء كل من ساهم وشارك في إنجاز هذا العمل الموفّق، والله وحده الموفّق والمعين، والهادي إلى سواء السبيل.

الأستاذ الدكتور/ محمد متولي منصور .. أستاذ اللغة العربية كلية اللغة العربية \_ جامعة الأزهر، كتب يقول:
 في وقت كشَّر فيه الأعداء عن أنيابهم، وكالوا الاتهامات والطعنات التي توجه إلى القرآن الكريم، مصدر عِزَّة الأمة، وعنوان فخارها، تأتي موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات"، التي قام على إعدادها إخوة

أكارم دفعتهم الغيرة على دينهم إلى الرد على تلك الشبهات ردًّا علميًّا مدعومًا بالأدلة النقلية والعقلية، التي تدحض تلك الشُّبه، وتُبيِّن أسبابها وعِلَلها، في غير حَيْف أو جَوْر، أو اعتداء على فكر الآخر، وهذا لَعَمْري هو منهج الإسلام الذي علَّمنا إياه قوله سبحانه: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهُ تَدِينَ النَّلُ ﴾ (النحل).

ويعد هذا العمل العلمي الموسوعي ـ من وجهة نظري ـ من الأعمال الرائدة في هذا المجال، وأبرز ما يميـزه أنـه جمع شتات الشُّبه التي أثارها المشتبهون في هذا العمل العظيم، وتكلَّف بالرد عليها في أسلوب سهل، وقول ليِّن.

والله أسأل أن يجزي القائمين على أمر هذه الموسوعة خير الجزاء، وأن ينفع بها، وأن يجعلها في ميزان حسناتنا وحسناتهم: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ( ) ﴿ الطففين ).

الأستاذ الدكتور/ عبد المجيد محمود عبد المجيد .. أستاذ بقسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة، كتب بيقول:

تقرير عن جزء: شبهات حول مصدر السنة وحجِّيَّتها من موسوعة "بيان الإسلام.. الردعلى الافتراءات والشبهات".

قد اطلعت على هذا الجزء من الموسوعة الحديثية، وسرَّ في ما لمسته من جهد ضخم في جمعها وتصنيفها، ومن عناية ملحوظة في نسخها وإخراجها، مما يَشِي بالدوافع الخلقية والنفسية والدينية والعلمية التي صدر عنها هذا الإتقان؛ مما يؤهلها لأن تأخذ مكانتها بين الموسوعات المهمَّة.

وأتوجه بالشكر إلى الإخوة القائمين على العناية بهذه الموسوعة، كما أتوجه بالدعاء إلى الله تعالى أن يُسدِّد خطاهم، ويبارك في جهودهم، وأن يجعلها في ميزان حسناتهم. ولم أعثر عند قراءتي هذا الجزء إلا على أخطاء قليلة في النسخ، وأخرى أقل منها متعلقة بمسائل علمية، وقمت بتصويبها.

• الأستاذ الدكتور/ أحمد يوسف سليمان .. أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة سابقًا، كتب يقول:

قرأت الجزء الثاني عشر من هذه الموسوعة المباركة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والـشبهات"، وكـان بعنوان "شبهات حول عصمة القرآن وكماله".

وقد اشتمل هذا الجزء على اثنتين وثهانين شبهة، ذكرها مؤلفوه بحَيْدة وموضوعية وتجرُّد، ثم رَدُّوا عليها ردودًا مقنعة لمن يبحث عن الحق، ويَبْغي الوصول إلى الصواب، وقد اتسمت هذه الردود بالرقي في التناول، والنصوع في الاحتجاج، والشمول، كها زادت على ذلك أنها جمعت بين الإيجاز والإطناب والتسلسل، مع التوثيق بالرجوع إلى المراجع الأصلية، والمصادر المتنوعة التي تجمع بين القديم والحديث.

وأعتقد أنها \_ الموسوعة \_ عندما تكتمل فسوف تسدُّ فراغًا كبيرًا لدى المكتبة الإسلامية المعاصرة، وتـروي ظمــأ

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات ------

شبابنا المتعطش، وتزوده بها يحمي عقيدته، ويزيده تمسكًا بدينه.

الأستاذ الدكتور/ محمد صالح توفيق .. أستاذ علم اللغة المقارن، وعميد كلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة،
 كتب يقول:

موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات" تتضمن منهجًا علميًّا سليمًا، وتخلو من الأخطاء الطباعية واللغوية إلا ما ندر، وقد صوَّبناها، بالإضافة إلى المراجعات الخاصة بالمقارنات، وما يتصل بالعهد القديم، وقد صوبنا ما جاء فيها، والله الموفق.

الأستاذ الدكتور/ محمد إبراهيم شريف .. أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة سابقًا، كتب يقول:

موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات" هذا العمل \_ من أصحابه \_ عظيم في بابه؛ من حيث ترصُّدِه لسائر ما شغب به الحانقون على الإسلام وأهله، وكَشْفه لسنغب هؤلاء وحقدهم، بروح عالية، وعاطفة مشبوبة، مع تتبُّع علمي موثَّق، وتحليل مناسب لعامة المثقفين من جهة، ولهذه الأعمال الموسوعية التي تلبي رغبات السواد الأعظم من المسلمين من جهة أخرى.

وهو عمل مشكور يستأهل القائمون عليه التقدير والاعتبار، مع حسن الثواب في الدنيا والآخرة.

• الأستاذ الدكتور/ يسري أحمد زيدان .. وكيل كلية دار العلوم للدراسات العليا \_ جامعة القاهرة ، كتب يقول:

موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات" موسوعة جديرة بالتقدير والقراءة والاقتناء؛ حيث إنها تتناول أفكارًا مشبوهة وشبهات مغلوطة، روَّج لها أعداء الإسلام، وتبنَّاها بعض المسلمين جهلًا منهم بالحق، وتأثُّرًا بالإعلام المناهض للإسلام الصحيح، ومثال ذلك: الشبهات المثارة حول "خلافة أبي بكر ها"، وحول "بيعة على بن أبي طالب المله للصديق"، وغير ذلك من شبهات.

وجاءت هذه الموسوعة العلمية في وقتها تمامًا؛ لتجيب عن كل التساؤلات حول الإسلام وتاريخه بكل موضوعية وحيادية، ولِتُزِيل كل لَبْس وسوء فهم عن الإسلام وتاريخه وقضاياه، ولِترُدَّ عن كل شبهة مشارة بالحجة والدليل والبرهان، وما أحوج المسلمين إلى اقتناء هذه الموسوعة وقراءتها.

شكر الله كل القائمين على هذه الموسوعة، وكل المشاركين فيها، وجزاهم الله خيرًا عن الـذَّبِّ عن الإسلام، وكشف شبهات المغرضين وتُرَّهاتهم، وبيان أوهامهم، وانحراف أفكارهم.

الأستاذ الدكتور/حسين سمرة .. أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة،
 كتب يقول:

موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والشبهات" قمتُ بمراجعة الشبهات التي تُثار حول مكانة المرأة

----- الشبهات التي تولى القرآن الرد عليها

في الإسلام، والشبهات التي تُثار حول العبادات في الإسلام، وقد عُولجت معالجة موضوعية علمية رصينة، تُنير الطريق أمام طلاب العلم من المسلمين، وتدحض دعاوى المغرضين من المسلمين أو غيرهم الذين لبّس السيطان عليهم.

والموسوعة عمل علمي مهم في مجاله، قد قام عليها باحثون متميزون، وقد فنَّدوا كل ما يُثار من شبهات حول المرأة وحول العبادات في الإسلام، فجزى الله القائمين على هذه الأعمال خير الجزاء؛ لأن الأمَّة في أمسِّ الحاجة إلى مثل هذه الأعمال القيِّمة في موضوعها، السهلة في أسلوبها، المدعمة بالأدلة.

فالله أسأل أن يجزي القائمين على هذه الموسوعات خير الجزاء، وأن يجعل ذلك في ميزان حسناتهم، وصدقة جارية بعدهم، والله ولي التوفيق.

• الأستاذ الدكتور/ أحمد قوشتي عبد الرحيم .. أستاذ الفلسفة الإسلامية المساعد بكلية دار العلوم \_ جامعة القاهرة، كتب يقول:

قد طالعت هذا العمل الموسوعي الضخم، موسوعة "بيان الإسلام .. الرد على الافتراءات والسبهات"، الذي جاء في أوانه؛ حيث اشتدَّت الهجمة الشرسة على الإسلام؛ عقيدةً وشريعةً ومنهاجًا، وكَثُر الناعقون عمن لا علم لهم ولا خُلُق، فجاء هذا العمل ليسُدَّ ثغرة كبيرة، وليعطي كل قارئ ومثقف منصف زادًا يعتمد عليه في الردعلى تلك الشبهات وتفنيدها.

وأسأل الله تعالى أن يسدد القائمين على هذا العمل، وأن يجزيهم خير الجزاء.

### المقدمة العامة لموسوعة القرآن

بقلم أ. د/ محمد محمد داود أستاذ بكليتي الآداب والتربية ـ جامعة قناة السويس وعميد معهد مُعلِّمِي القرآن الكريم

#### الحرب على القرآن:

- \_ الحرب على القرآن الكريم قديمة حديثة، بدأت منذ البواكير الأولى لنزول القرآن الكريم، واندلعت نارها مع أول مجابهة مع الوثنية، وسجَّل القرآن الكريم الجولة الأولى من هذه الحرب على القرآن الكريم وقت نزوله، وسيأتي بيانها في مواضع من هذه الدراسة.
- \_ واستمرت المعركة تشتد حينًا وتهدأ حينًا آخِر، ومن الهجهات الشرسة التي تعرَّض لها القرآن الكريم زمن الحروب الصليبية تأليف بعض المستشرقين كتابًا بعنوان: دَحْض القرآن الكريم، كها قاموا بترجمة ألفاظ القرآن الكريم \_ وليس معانيه \_ إلى اللغة اللاتينية كمدخل إلى التحريف والتشويه، وماتت كل هذه الجهود وبقي القرآن الكريم مصونًا محفوظًا عن كل سوء.
- والهجمة المعاصرة على القرآن الكريم أشدُّ ضراوةً من كلِّ ما سبق؛ وذلك من خلال الفضائيات ومواقع الإنترنت، بل قام بعض الباحثين الأمريكان بتأليف قرآن مزعوم تحت عنوان "الفرقان الحق"، والمدهش في كل هذا أن القرآن الكريم هو الذي انتصر فكريًّا؛ لأن البَوْن شاسع بين كلام الله الذي جعله الله هداية ورحمة وطمأنينة لمن لاذ وآمن به، وبين تخريف البشر وزيفهم، وسيظل الصراع دائرًا بين الخير والشر.. بين الحق والباطل.. وتلك سُنَّة الله في خاقه
  - \_ وكان للعلماء في كل عصر جهد مشكور في دفع هذه الشبهات ودحض هذه الافتراءات، من أبرزها:
    - o كتاب (الرد على ابن الراوندي الملحِد) للجاحظ (ت ٢٥٥هـ).
      - کتاب (مُشْكِل القرآن) لابن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦هـ).
    - o كتابا (التمهيد، وإعجاز القرآن) لأبي بكر الباقلاني (ت ٤٠٣هـ).
    - كتاب (تنزيه القرآن عن المطاعن) للقاضي عبد الجبار (ت ١٥٤هـ).
      - كتاب (حقائق الإسلام وأباطيل خصومه) لعباس محمود العقاد.
        - o كتاب (شبهات حول الإسلام) لمحمد قطب.

وغير هذه الكتب كثير، بالإضافة إلى ما تعرَّض له المفسِّرون في كتب التفسير، وبخاصة:

- (معاني القرآن) للفرَّاء (ت ٢٠٧هـ).
- (الكشاف) للزمخشري (ت ٥٣٨هـ).
- (التفسير الكبير ومفاتيح الغيب) للفخر الرازي (ت ٢٠٤هـ).
  - (روح المعاني) للألوسي (ت ١٢٧٠هـ).
  - (تفسير التحرير والتنوير) لمحمد الطاهر ابن عاشور .
  - (تفسير القرآن الحكيم: تفسير المنار) لمحمد رشيد رضا.
    - (مناهل العرفان في علوم القرآن) للزرقاني.
- وكذا كتب إعراب القرآن الكريم قديمًا وحديثًا، ومن أبرز هذه الكتب:
  - (معاني القرآن وإعرابه) للزجاج (ت ٣١١هـ).
    - ٥ (إعراب القرآن) للنحاس (ت ٣٣٨هـ).
  - ٥ (التبيان في إعراب القرآن) للعكبري (ت ٦١٨هـ).
  - ٥ (إعراب القرآن الكريم) لمحيي الدين الدرويش... إلخ.

وأكثر المطاعن التي تُوجَّه للقرآن اليوم مأخوذة من هذه الكتب ونحوها، غاية ما في الأمر أنهم نقلوا الشبهة وأغفلوا الردَّ عليها، مع المبالغة والتنويع في عرض الشبهة حتى تتعدد الشبهة الواحدة في عشرات الصياغات؛ فيهيَّا لك أنك أمام عشرات الشبهات وليس أمام شبهة واحدة، بل زادوا فوق إثارة الشبهات والافتراءات كَيْلَ التُّهم للقرآن ولنبي القرآن سيدنا محمد وللمسلمين، وبطبيعة الحال فإن التهم والشتائم ليست شبهات، والإعراض عنها خير دواء لها.

#### لماذا الهجوم على القرآن ؟

هناك دوافع كثيرة للهجوم على القرآن، يمكن إجمالها في دافعين:

دافع نفسي: وهو تزييف الحقائق وتحريفها تعبيرًا عن الإخفاق والعجز عن مواجهتها؛ فالعجز عن مواجهة الخصم يتحول \_ في الأعم الأغلب \_ إلى الافتراء عليه.

كها أن التلبُّس بالصفات السلبية دافع لوصف الآخرين بها درءًا للاتهام، وهو ما يُعرَف عند علماء النفس بـ "الإسقاط"؛ حيث إن الإسقاط حيلة من الحيل الدفاعية التي يلجأ إليها الفرد للتخلص من تأثير التوتر الناشئ في داخله؛ ذلك أن الغلبة إنَّما تكون للفكر الأقوى، والإسلام \_كها يشهد الواقع \_عقيدة وأخلاقًا هو الأقوى؛ فقوته ليست من قوة أتباعه كها في العقائد الأخرى، ولكن قوته ذاتية تتأتَّى من داخله؛ لأنه الحق، لأنه الخير، لأنه السلام والأمن، لأنه الصلة الحقيقية التي لم تتعرض لزيف أو تحريف أو تشويه.

----- الشبهات التي تولى القرآن الرد عليها

ومن هنا كان إخفاق الغرب على المستوى الفكري والمعرفي \_ على الرغم من تفوقه سياسيًّا واقتصاديًّا وعسكريًّا \_ دافعًا إلى الخروج عن العقلانية والحوار المنصف، واللجوء إلى القوة وإلى التشويه والإفساد ظلمًا وعدوانًا.

دافع معرفي: وهو إخفاق الغرب في مواجهة الإسلام فكريًا على الرغم من هزيمة المسلمين سياسيًا واقتصاديًا وعسكريًا في الوقت المعاصر.

ولا يزال الغرب حتى الآن يهارس فكرة إقصاء ونبذ الآخر، بمواصلة الطعن في القرآن وفي نبوة النبي محمد را الله على الأخر. في الوقت نفسه ينعت الإسلام بأنه هو الذي يهارس إقصاء الآخر.

### الفكر الاستشراقي والهجمة على القرآن:

لعلَّ من الإنصاف الذي أرساه القرآن أن نعلن أن المستشرقين ليسوا سواءً، فمنهم من وقف على الحق وأنصفه، ومنهم من أساء واعتدى.

ومن الفكر الاستشراقي الذي أسهم في المجمة على القرآن الكريم من خلال الدراسات القرآنية هذه النهاذج التي يظهر من عرضها حجم العداء للقرآن:

(الكتب التي ألَّفها Geschichte des Qorans) وهو من أهم الكتب التي ألَّفها المستشرقين في تاريخ القرآن الكريم، وقد تأثر به وبنتائجه من جاء بعده، وأصبح هذا الكتاب إنجيل المستشرقين في مرجعية الدراسات القرآنية (۱).

۲) کتاب جو لد تسیهر بعنوان<sup>(۲)</sup>:

Die Richtungen der Islamtschen Koranauslegnug

٣) كتاب جون وانسبرو بعنوان:

Quranic studies: Sources and methods of scriptural Interpretation دراسات قرآنية: مصادر الكتب المقدَّسة وطرق تفسيرها.

ويُعَدُّ هذا الكتاب من أخطر كتبه؛ حيث تأثر به جانب كبير ممن جاءوا بعده في البحث القرآني أو التاريخ الإسلامي عامة.

ومزاعم وانسبرو التي أثارها في كتابه تهاوت أمام الدراسة العلمية التي قام بها الباحث: سعد بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله ين عبد الله ين الباحث على أن النقوش القرآنية التي وُجِدت مكتوبة على الصخور بمكة المكرمة تثبت \_بشكل قطعي \_فساد نظرية وانسبرو التي تزعم أن القرآن الكريم لم ينتج بمكة.

<sup>; 11 11</sup> lec'11 <sup>2</sup> 1

١. تُرجِم الكتاب إلى العربية.

٢. تُرجِم الكتاب إلى العربية بواسطة د. عبد الحليم النجار، تحت عنوان (مذاهب التفسير الإسلامي).

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

- ٤) كتاب دون ريتشاردسون بعنوان: Secrets of the Koran : "أسرار القرآن".
  - والكتاب يخلط بين الدراسات القرآنية والسياسية.
    - ٥) كتاب نيل روبنسون بعنوان:

Discovering the qura'n: A contemporarg Approach to a veiled text اكتشاف القرآن: مقاربة معاصرة لنص محجب.

- ٦) كتاب كريستوف لوكسنبورج بعنوان:
- Die syro-aramaische Lesart Des Koran, Ein Beitrag zur Entschlusselung der Qur'an sprache قراءة سريانية \_ آرامية للقرآن: مساهمة في تحليل لغة القرآن.

وكريستوف هنا \_ في الأعمِّ الأغلب \_ اسم مُستعار أو وهمي، وهي ظاهرة شاعت في السنوات الأخيرة في المجوم على القرآن والإسلام؛ وربها كان مردُّها إلى الخوف على المؤلف الحقيقي من رد الفعل الإسلامي ضد المتطاولين على القرآن.

٧) كتاب ابن وراق بعنوان:

Why I am not a muslim?

لماذا أنا لست مسلمًا ؟

ويقدم الكتاب نقدًا لاذعًا وقويًّا ضد الإسلام في منهجيَّة علمية في العرض دون الصدق في المضمون.

وهذا غَيض من فَيض، أحببت أن أقف بك أخي القارئ - من خلال هذا العرض السريع - على حجم الهجمة الشرسة على القرآن الكريم، ولا أجد وصفًا أصدق ولا أبلغ في التعبير عن هذه الافتراءات من كلمة العلامة الأستاذ محمود محمد شاكر: "لم يكن غرض العدو أن يقارع ثقافة بثقافة، أو أن ينازل ضلالًا بهدى، أو أن يصارع باطلًا بحق، أو أن يمحو أسباب ضعف بأسباب قوة، بل كان غرضه الأول والأخير أن يترك في ميدان الثقافة في العالم الإسلامي جَرْحَى وصَرْعَى لا تقوم لهم قائمة، وينصب في أرجائه عقولًا لا تدرك إلا ما يريد لها هو أن تعرف، فكانت جرائمه في تحطيم أعظم ثقافة إنسانية عُرِفت إلى هذا اليوم، كجرائمه في تحطيم الدول وإعجازها مثلًا بمثل، وقد كان ما أراد الله أن يكون، وظفر العدو منًا بها كان يبغى ويريد" (١).

# القرآن يزداد تالقًا وقوة في وجه الافتراءات:

من يستعرض تاريخ القرآن الكريم عبر الزمان والمكان يجد أن من بين خصائص هذا الكتاب التي تصل إلى حد الإعجاز: أنه كلما اشتد الهجوم عليه من معارضيه ومنكريه ازداد القرآن تألُقًا وقوة؛ فحقائق القرآن الخالدة تدحض الزيف والافتراء وكل ما يثيره أعداء القرآن من شبهات... إنه بحق كما أخبر الله تعالى عنه: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ مُنْ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

<sup>.</sup> في كلمة عن إعجاز القرآن ضمن مقدمة لكتاب مالك بن نبي "الظاهرة القرآنية"، ترجمة أستاذنا الدكتور عبد الصبور شاهين، ص٧١.

وتقوم آيات القرآن على إقناع العقل وطمأنينة القلب، وفَضْح الزيف والافتراء حتى لا يبقى أمام المتمرد إلا أحد أمرين: إما أن يؤمن عن بيِّنة، وإما أن يكفر عن بيِّنة.

والقرآن وحده هو القادر على محاورة المتمرد؛ لأنه خطاب الخالق لخلقه، وهـ و الله أعلـم بهـم، قـال الله تعـالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ اللهِ ﴾ (الله).

وفي القرآن نهاذج هادية في محاورة المتمرد، من ذلك الحوار القرآني مع النمروذ، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَلَجَ إِبْرَهِ عَمْ وَفِي القرآن نهاذج هادية في محاورة المتمرد، من ذلك الحوار القرآني مع النمروذ، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى يُحْيِدُ وَيُعِيتُ قَالَ أَنَا أُخِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ فَإِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولأن القرآن الكريم كتاب هداية: ﴿ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ (البقرة: ١٨٥).. فكل آية، بل كل حدف فيه يحمل سرَّا من أسرار الهداية الربانية التي أو دعها الله في آياته، فإذا مسَّت القلب، وتأملها العقل وجد فيها الملاذ الآمن، والحقيقة الخالدة فأسرع مستجيبًا لهدى الآيات بعد أن ملأه الإيهان والتصديق بها.

وإني لَعَلَى يقين \_ إيهانًا وعقلًا وتجربةً \_ بأن الهجمة المعاصرة على القرآن ستعود لصالح القرآن، كما كانت الغلبة للقرآن في كل الهجمات السابقة، والنصر دائمًا بالنتائج؛ فهي:

أولاً: تلفت الانتباه إلى القرآن الكريم، فتدفع العقول الرشيدة إلى البحث وإلى التأمل، وكلم بَحَثَتْ وتَأَمَّلتْ ازدادتْ قربًا من القرآن؛ لأنه الحق والصدق.. لأنه من الله، تنزيل رب العالمين، ليس ككلام البشر الذي كلما تأمله الإنسان أدرك ما فيه من نقص وأصابه الملل، إنه كلام الله.. آياته الهادية المعجزة.. إنه الكمال المطلق، لقد أتوا إلى القرآن متشككين، وما لبثوا أن مست الهداية قلوبهم فعادوا مؤمنين، وتبارك من هذا كلامه!

وثانيًا: تُوقِظ المسلمين من غفلتهم أن ينصفوا القرآن من أنفسهم، بعد أن هجروا القرآن عملًا وسلوكًا وأخلاقًا، ويصحِّحوا أحوالهم حتى يكونوا مرآة صادقة لعظمة هذا الكتاب، وتتحقق فيهم الخيرية التي أرادها الله لهم بالقرآن: ﴿ كُنتُم خَير أُمَة أُخْرِجَت لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ١١٠).

إن إحساس المسلمين بالخطر جعلهم يلوذون بالله، ويزدادون تمسكًا بالقرآن ورجوعًا إليه.

وفي كل الجولات السابقة بين القرآن وشبهات المنكرين وافتراءات الحاقدين كانت الغلبة والهيمنة للقرآن، وذلك بداية من لحظة نزوله ومحاولات الكافرين التشكيك فيه، ومحاولة صرف الناس عن سماعه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مَا لَكُورُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِنْ الْفَرْءَانِ وَالْفَوْ أَفِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ اللَّهُ (نصلت).

وكانت المواجهة الحاسمة من الآيات الإلهية التي أقامت هذا التحدي لهم، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِيمِمَّا زَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَافَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِإِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ٣٠٠ ﴾ (البقرة).

ولَّما لم يفلح فرسان البلاغة في التشكيك لجئوا إلى أسلوب آخر هو أسلوب المساومة، فحاولوا مساومة النبي ﷺ

على أن يبدِّل هذه الآيات ويأتي بآيات تشبع أهواءهم، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَذِينَ لَا يَرُجُونَ لِقَالَةَ عَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ وَايَانُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَذِينَ لَا اللهِ عَلَيْهِمْ وَايَانُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَذِينَ أَخَافُ يَرْجُونَ لِقَاآَةِ يَقْدِينَ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَقِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَي عَلَيْهُ عَلَ

ولقد عصم الله نبيه ورسوله سيدنا محمدًا على من نسيان حرف أو كلمة أو طريقة أداء لآية من آيات القرآن الكريم، وتوضح الآيات أن النبي على كان حريصًا كلَّ الحرص أثناء تلقي القرآن من أخيه جبريل الحلي على الترديد، حتى جاءه الأمر الإلهي بعدم الاستعجال في ترديد القرآن، فقال تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ عَلِيانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عَلَيَ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَهُ، وَقُوْءَ انعُهُ اللهُ (القيامة)، وقال تعالى: ﴿ سَنُقُرِثُكُ فَلَا تَنسَى اللهُ (الأعلى).

و"لا" هنا نافية وليست ناهية، بدليل إثبات الياء في آخر الفعل المضارع (تنسى)، والمعنى: أننا سنقرئك قراءة من حسنها وعظمتها وبركتها أنك لا يمكن أن تنسى بعدها أبدًا.

لتؤكِّد الآيات لكل متدبِّر أن الدين ليس شأنًا بشريًّا، ليس صناعة عقلية، وإنها هو تنزيل من رب العالمين.

وكان المشركون يعلنون عن عجزهم عن مواجهة القرآن بقولهم: إنه سحر، كما حدث عندما أرسلوا لسان الفصاحة والحكمة عُتبة بن ربيعة إلى النبي ربيعة إلى النبي الله التمع إلى الآيات ومسّت الهداية قلبه رجع إلى قريش وأخبرهم: إنه ليس بكلام بشر... فقالوا: سحرك يا أبا الوليد!

وتمر السنون، بل القرون ويتعرض القرآن لحملة أخرى من الإساءة والتشكيك والافتراءات وإثارة السبهات، وذلك أثناء الحملة الصليبية على الشرق الإسلامي، وقام فريق كبير من المستشرقين بالتأليف ضد القرآن.. فألفوا كتابًا بعنوان "دَحْض القرآن"، وقام فريق آخر بترجمة النص القرآني نفسه \_وليس المعاني \_إلى اللاتينية؛ ليكون ذلك خطوة إلى التحريف والتغيير فيه والتبديل، وماتت كل هذه الجهود، وظل القرآن يزداد تألُّقًا وقوة وعظمة.

ناهيك عن الأحاديث المختلَقة والملقَّقة التي دسَّها أعداء الإسلام في السنة النبوية ضد القرآن بصورة مباشرة أو غير مباشرة للإساءة إلى كُتَّاب الوحي، وقد نَبَّه عليها علماء السنَّة وكشفوا زيفها.

وفي واقعنا المعاصر يتعرض القرآن لهجمات شرسة على مستوى الأفراد والمؤسسات العلمية والاجتماعية، بـل وعلى مستوى الأمة والدولة، بإثارة الشبهات وتأليف قرآن مزعوم.

ولعلَّ من المناسب في هذا السياق أن نلفت الانتباه إلى خصوصية من الخصائص التي انفرد بها القرآن الكريم، وهي أنه الكتاب الوحيد من بين الكتب السياوية الذي يحفظه أهله في صدورهم عن ظَهْر قلب، وهذه النسخة الفريدة المحفوظة في الصدور، والتي يتم تناقُلها بين المسلمين تلاوةً عن طريق التلقِّي شفاهةً، هذه النسخة لا يمكن أن تَمَسَّها يد التحريف والتزييف من الأعداء، وهذه النسخة المتفرِّدة في صدور الحَفَظَة تبطل كل الجهود التي تُبذَل لتحريف نسخة المصحف المكتوبة، وسبحان الله القائل: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمُ فَظُونًا \* (المجر).

ومعلوم أن السرَّ في حفظ القرآن الكريم على هذا النحو المعجز لا يعود إلى جهد البشر، ولا إلى مكانة العرب والمسلمين، فقد مرَّت الأمة بأزمات عديدة ومراحل انكسار كالمحنة المعاصرة، ولو كان حفظ القرآن منوطًا ومرتبطًا بهم لذهب القرآن من مئات السنين، وإنها حفظ القرآن على هذا النحو المعجز الخالد يعود إلى رب القرآن. إلى الله رب العالمين. إلى خالق الكون. عالم السر والعلسن. القادر على كل شيء. قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَهُ الْعَلْمُنَ ﴾.

ومن هنا كانت الحاجة ماسة إلى هذه الموسوعة (القرآن الكريم في مواجهة الشبهات) ضمن مشروع (بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات)؛ للرد على مثل هذه الافتراءات التي تمسُّ كلام الله تعالى وخير كتبه المنزَّل على خير رسله وعلى خير أمة.

وتم إخراج هذا العمل في أحد عشر مجلدًا، تشتمل على تسعة عشر جزءًا، بالإضافة إلى مجلد للفهارس، رُتِّبت الشبهات فيها ترتيبًا موضوعيًّا، هي:

الجلا الأول: الجزء الأول: الشبهات التي تولَّى القرآن الرد عليها.

الجلا الثاني: الجزء الثاني: شبهات حول ما تُوهِّم من أخطاء لغوية في القرآن.

الجلد الثالث: الجزء الثالث: شبهات حول التاريخ الإسلامي (١) (ما قبل الإسلام - إسلام الصحابة - هجراتهم - عالمية الإسلام وانتشاره - خلافة أبي بكر).

الجزء الرابع: شبهات حول التاريخ الإسلامي (٢) (خلافة عمر - الفتنة الكُبرى - الخلافة الأُموية - الخلافة العباسية).

الجزء الخامس: شبهات حول النظم الحضاريّة في الإسلام.

المجلد الرابع: الجزء السادس: شبهات حول العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد (الألوهية - الربوبية - الأسماء والصفات).

**الجزء السابع:** شبهات حول الإيهان والتدين (الإيهان بالغيب - القضاء والقدر - الفرق والمذاهب الفكرية). المجلد الخامس: الجزء الثامن: شبهات حول مقارنة الأديان.

المجلد السادس: الجزء التاسع: شبهات حول الأنبياء والرسل (١) (من آدم الطَّيْنَ إلى موسى الطَّيْنُ).

الجزء العاشر: شبهات حول الأنبياء والرسل (من داود العَلِين إلى محمد ﷺ).

الجلد السابع: الجزء الحادي عشر: شبهات حول سلامة القرآن وتمامه.

الجزء الثاني عشر: شبهات حول عصمة القرآن وكماله.

الجلد الثامن: الجزء الثالث عشر: شبهات حول العبادات والمعاملات الاقتصادية في الإسلام.

المجلد التاسع: الجزء الرابع عشر: شبهات حول العلاقات الدولية في الإسلام (الجهاد \_ الرِّق والتَّسرِّي \_ العلاقات السلمية).

الجزء الخامس عشر: شبهات حول السياسة الجزائية في الإسلام (الحدود والعقوبات \_ القصاص والدية \_ التعزيرات).

المجلد العاشر: الجزء السادس عشر: شبهات حول أصالة التشريع الإسلامي وعدم تبعيته.

الجزء السابع عشر: شبهات حول مرونة التشريع الإسلامي وصلاحيته لكل زمان ومكان وحال.

المجلد الحادي عشر: الجزء الثامن عشر: شبهات حول المرأة وحقوقها في الإسلام.

الجزء التاسع عشر: شبهات حول أحكام الأسرة في الإسلام.

المجلد الثاني عشر: الجزء العشرون: فهارس.

الجزءالحادي والعشرون: فهارس.

ونسأل الله تعالى أن ينفع بهذا العمل، وأن يجزي القائمين عليه خير الجزاء، ﴿ رَبَّنَا نَفَبَّلُ مِنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَلَى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

محمد داود

# منهجُ القرآن الكريم في الرَّدِّ على المخالفين

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله ﷺ، وبعد:

فإن الإسلام يواجه في العصر الحديث \_ وبخاصة في العقود الأخيرة منه \_عاصفة عاتية من الأباطيل والافتراءات والمزاعم والدعاوى وحملات التشكيك في كتابه ونبيّه وتاريخه ورجاله وشريعته وعقيدته وأخلاقه وحقائقه وثوابته وشعائره.

ويقصد خصوم الإسلام من وراء ذلك تشويه صورته في أذهان المسلمين أنفسهم وفي أذهان غيرهم، وإثارة الزعزعة والبلبلة لدى معتنقيه وحديثي العهد به من غير العرب، وما ذاك إلا لأنهم يعتبرون الإسلام عدوهم اللدود الذي ينبغي محاربته والقضاء عليه.

ولذا وجدنا أعداء الله على يطعنون في الإسلام من جميع ميادينه؛ فهم يحاولون النيل من شخصية النبي الكريم محمد من كما يحاولون النيل من تاريخه وحضارته، وهم في سبيل ذلك ينتقون فترات الضعف في التاريخ الإسلامي فيركزون عليها مبرزين الخلافات والنزاعات والخصومات، كما يعمدون إلى تدمير الشخصيات الإسلامية النابغة والأعلام المصلحة البارزة أمثال: أبي هريرة، والشافعي، والغزالي، وابن تيمية، وغيرهم، هذا بالإضافة إلى محاولة إعلاء شأن شخصيات تتفق مع مخططاتهم ورغباتهم، مستغلين ضعف المسلمين الحالي وتخلفهم في ميادين البحث العلمي كافة، وقعودهم عن ركب الحضارة والأخذ بأسبابها، ثم يحاول هؤلاء المغرضون النيل من القرآن الكريم، وذلك عن طريق وصفه بالتناقض والاضطراب، ومخالفته للعقل، والعلم الحديث، وغير ذلك من ترهاتهم.

وما كان اهتهامهم بهذا إلا لإدراكهم أنَّ مصدرَ عزة هذا الدين، وسرِّ تجدده في نفوس المسلمين هو هذا القرآن العظيم، الذي لا تنقضي عجائبه، ولا يُخْلَق على كثرة الرَّدِّ، ولا يزداد به المؤمن إلا إيهانًا ويقينًا؛ إذ هو المعجزة الخالدة ما بقى الليل والنهار، وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَكَنِفِظُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلاءِ اللهِ المُلاءِ اللهِ المُلاءِ اللهِ المُلاءِ المِلْمُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ المُلاءِ المُلاءِ المُلاءِ ال

ولًا كانت هذه هي منزلة القرآن الكريم اجتهد أعداء الإسلام في إثارة الأباطيل والمزاعم وحملات التشكيك فيه، وهم يدركون أنَّه بالتشكيك في كتاب المسلمين المقدس عندهم ينسلخ المسلم من إسلامه؛ لأنَّ القرآن هو أساس هذا الدين وأصله الأول ومصدره الرئيس، ولذا كانت الحرب على القرآن هي أخطر الحروب وأشدها وأشرسها، رغم تنوع هذه الحروب على كل ما هو إسلامي، وما ذاك إلا لأنهم يؤمنون بأن ذهاب الأصل يؤدي بالضرورة إلى ذهاب الفروع، كما هو مقرَّر لكل ذي عقل.

ولذا، فمن الضرورات التي أصبحت مُلِحّة الآن أكثر من أي وقت مضى تأسيس علم جديد يقوم على كشف الشبهات ورد الأباطيل، والافتراءات، وتصحيح المفاهيم والأخطاء، إلى غير ذلك.

وهذا العلم لا بد أن يقوم بتحرير الفكر ودراسة المصطلحات المتداولة، وبيان وجهة نظر الإسلام فيها، وإبـراز

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات \_\_\_\_\_\_\_

مفاهيم الإسلام بصورة جليَّة.

وإننا نعتقد اعتقادًا جازمًا أنَّ الإسلام بقوته الذاتية النابعة من القرآن الكريم قادرٌ على كشف الزيف، ودحض الشُّبَه، وإبطال الباطل، وإحقاق الحق.

وها نحن نبين منهج القرآن في حواره مع الآخرين؛ موضحين خصائص المنهج القرآني في دعوته للآخرين، ثم أهم القواعد والضوابط والمبادئ التي أرساها القرآن من خلال محاوراته مع خصومه، التي يمكن أن نستضيء بنورها في الردّ على المخالفين الآن من خلال حوارنا الفكري معهم على المستويات كافة.

ولا شك أنّ لغة الحوار هي تلك اللغة التي تسود في الأوساط الفكرية اليوم، وهي من قبل ذلك تمثل جانبًا من منهج القرآن الكريم في دعوة الآخرين إلى مبادئه وأصوله، وللقرآن منهج واضح في حواره مع الآخرين، هذا المنهج ذو خطوات منظمة وقواعد متبعة في مناقشة أيً قضية لاكتشاف حقيقتها، وإقامة البراهين على صحتها إذا كانت مجهولة للآخرين، أو مغلوطة في أفهامهم، أو منكورة لديهم.

وهذه الخطوات المنظمة وتلك القواعد المتبعة تتضح في جميع القضايا التي عالجها القرآن مع الآخرين، كقضية التوحيد والعقيدة، والنبوة والرسالة، والإيهان والكفر، ونزول القرآن الكريم، والأحكام التشريعية، ودحض التقاليد الجاهلية.

فالقرآن الكريم يدعو في حواره مع الآخرين إلى النظر والمشاهدة، وإعمال العقل، والتجريب، وجمع الأدلة، وسؤال المتخصصين، والتحرر من الأهواء والميول والجهالات والدعاوى القائمة على الظن، ورد المزاعم التي لا دليل ولا برهان عليها، والتدبر في حِكم الأمور، وتفهم الحجج والبراهين والأدلة، وضرب الأمثال، والتخلص من التعصب، وقراءة التاريخ والواقع، وترك الغرور والعناد والافتراء، والتركيز في محل النزاع، ونبذ التقليد والمغالطة، واستنباط المعاني والعلل، وبناء النتائج على المقدمات، وغير ذلك من الاستدلالات العقلية.

ويمكننا في هذه السطور القليلة أن نبيّن أهم خمصائص منهج القرآن في دعوته للآخرين وحواره معهم، ومن ذلك:

1. الشمول: فقد غذّى القرآن النفس البشرية بكل الأدلة المقنعة الدالة على صدق تعاليمه وأحكامه ومبادئه التي يدعو إليها، حيث غذّى عقلها ووجدانها وأحاسيسها، وضرب لها الأمثال، ونوّع في هذه الأدلة، وكررها للتأكيد، واستعمل البراهين القاطعة، والمنهج التاريخي والنقلي والعقلي والعملي الواقعي، ودحض دعاوى الخصم، وبيّن الحِكم من الأوامر الإلهية، ودعا إلى تدبر آياته بعيدًا عن التعصب والتقاليد البالية والأفكار السابقة، وأوجز في الرد وأبلغ، فكانت أدلته شاملة غنية وافية قيِّمة لا تترك الإنسان إلا مقتنعًا بها يُدْعَى إليه، فها ته للقرآن شاردة ولا واردة إلا وأقام عليها الدليل.

٢. الوضوح: فبالإضافة إلى شمول هذه الأدلة، نجدها واضحة قريبة إلى عقل الإنسان وقلبه؛ حيث لم يسلك

القرآن مسالك الفلاسفة الغامضة الملتوية، ولم يسلك مسالك المتكلمين الجدلية المُشْكِلَة، وإنها جاء بأدلة قريبة للناس جميعًا على اختلاف مستوياتهم وأفهامهم، فأدلته وحججه يسمعها العالم فيخشع، والجاهل فيخضع، والمتعصب فيرجع، وصاحب الفكر السَّوي فيؤمن، إنها أدلة تعالج النفس الإنسانية فتأخذها إلى الهداية من أقصر الطرق، فلا يستطيع منكر أن يقف أمام القرآن مجادلًا مخاصمًا.

- ٤. التكرار: وهذا من خصائصه الواضحة، فقد ذكر القرآن كثيرًا من الأدلة بحيث إذا أفلتت النفس من دليل أسرها دليل آخر، وإن هربت من حجة جاءتها حجة أخرى.

وهذه الأدلة حين تتكرر إنها تتكرر بأسلوب مغاير، فإن استمع الإنسان إلى دليـل عقـلي مـا ملـكَ عليـه عقلـه، واستمع إلى دليل آخر يختلف في عرضه وطريقته عن الدليل الأول ازداد اقتناعًا، فلا غناء بدليل عن دليل آخر.

وبعد أن بيَّنا أهم خصائص منهج القرآن في حواره مع الآخرين ودعوته لهم يمكننا أن نوضح فيها يـلي أهـم القواعد والضوابط والمبادئ التي أرساها القرآن الكريم في حواره مع الآخرين، ومناقشته لهم، وهي تزيد على عشرين قاعدة تمَّ استنباطها من خلال الحوار القرآني مع الآخر.

\* \* \* \* \*

### قواعد المنهج القرآني وضوابطه في الحوار مع الآخرين

## 1. رفض الدعاوي الخالية من الدليل وطرح الاتهامات المفتقدة إلى برهان:

هذا مبدأ رئيس قرره القرآن الكريم، ونبّه عليه غير مرة، فالحق في القرآن الكريم هو ما قام عليه الدليل القاطع، والبرهان الساطع، ولا خلاف على هذه القاعدة القرآنية عند أصحاب المنهج العلمي في التفكير، ولذا فإن كل دعوى عارية عن الدليل مردودة، وكل اتهام خالٍ من البرهان هو مجرد زعم وافتراء وباطل لا أساس له، وكل قول لا حجة تؤيده فهو جهالة لا قيمة لها عند أصحاب العقول السليمة، وهكذا يعلمنا القرآن التزام الطرق الصحيحة في الجدل والبحث والمناظرة لإثبات الحقيقة، وهو مبدأ صاغه العلماء بقولهم: "إن كنت ناقلًا فالصحة، أو مُدَّعيًا فالدليل"، لكن القرآن سبقهم بقوله على (الزمر)، وتبعًا لهذا المبدأ القرآن سبقهم بقوله على نجد القرآن الكريم يرد كل قول لا دليل عليه، وصدق القائل حين قال:

والـــدَّعاوَى مـــا لم تُقِيمـــوا عليهــا بَيِّنــــاتٍ أبناؤهـــــا أَدْعِيــــاءُ

ومن النهاذج الدالة على ذلك ردُّ القرآن على اليهود والنصارى في افتراءاتهم وادِّعاءاتهم حين زعموا أنه لن يدخل الجنة إلا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَـٰرَىٰ تِلْكَ يدخل الجنة إلا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَـٰرَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُهُمْ مُّ قُلُ هَـَاتُوا بُرَهَننَكُمْ إِن كُنـتُمْ صَـٰدِقِينَ ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَـٰرَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُهُمْ مُّ قُلُ هَـَاتُوا بُرَهَننَكُمْ إِن كُنـتُمْ صَـٰدِقِينَ ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ الْبَقرة ).

وحين زعموا أن النار لن تمسهم إلا أيامًا معدودة ثم ينجون منها بعد ذلك، أكد لهم القرآن أن هذا القول لا يمكن التسليم به إلا بعهد من الله على: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا آلَيَامًا مَعْدُودَةً قُلْ آَغَذَتُمْ عِندَ ٱللهِ عَهْدًا فَلَن يُعْلِفَ ٱللهِ عَهْدُا فَلَن يُعْلِفَ ٱللهِ عَهْدُا لَا تَعْدُمُونَ ﴾ (البقرة).

وحين ادّعى المشركون أنهم يستطيعون الإتيان بمثل القرآن، كما حكى الله تعالى عنهم: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ عَالَيْهُمْ اللهُ وَالْمَالُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ وَالْمَالُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُو

كما ردَّ الله على اليهود والنصارى في افترائهم على الله كذبًا أنه اتخذ ولدًا، وأيضًا ردَّ على المشركين في زعمهم أن الملائكة بنات الله، فقال على اليهود والنصارى في افترائهم على الله وَلَدُأ سُبْحَننَهُ، هُو الْفَيْ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِن سُلطَننِ بَهَذَا أَنْقُولُونَ عَلَى اللهِ مَالا تَعْلَمُونَ الله (بونس)، وقال على أيضًا: ﴿ أَلاَ إِنَّهُم مِن إِفَكِهِمْ لِيَعْدَكُم مِن سُلطَننِ بَهَذَا أَنْقُولُونَ عَلَى اللهِ مَالا تَعْلَمُونَ الله (بونس)، وقال على أيضًا: ﴿ أَلاَ إِنَّهُم مِن إِفَكِهِمْ لِيَعْمَ لَكُونِهُونَ اللهِ أَنْ اللهِ الله وَلَيْ اللهُ الله الله والمنات القرآن الله عن البرهان والدليل؛ فهو زعم وافتراء وجهالة، وما هو في الحقيقة إلا كذب صراح.

### ٧. طرح الدعاوي القائمة على الظن والوهم:

وهذا مبدأ قرآني مقرر لا خلاف عليه أيضًا في المناهج العلمية، فكما أن المنهج العلمي لا يرفع الحدس والتخمين والفرض إلى مستوى النظرية، فالقرآن قبل ذلك يؤكد أن الظن لا يغني من الحق شيئًا، ومن هنا يهدم كل دعوى قامت على الظن والخرص (١)، ويرفض كل قول لا يرتقي إلى أدنى درجة من العلم.

ومن النهاذج القرآنية الدالة على ذلك ما ردَّ به القرآن على أولئك المشركين الذين اعتذروا عن شركهم بالله على عتجين بالقَدَر، فقال على الله على أَشَرَكُوا لَوْ شَآءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ ءَابَآؤُنَا وَلاَ حَرَّمْنَامِن شَيَّءٍ كَذَلِك كَذَب عتجين بالقَدَر، فقال على الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَا أَشْرَكُوا لَوْ شَآءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ عَرْمُنُون شَيْءٍ كَذَلِك كَذَب مِن قَبْلِهِ مَ حَتَى ذَاقُوا بَأَسَنَا قُلُ هَلَ عِندَكُم مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنْبِعُونَ إِلَا الظَن وَإِن أَنتُمْ إِلَا تَعْرَصُونَ الله الله الله على العلم الذي هو أضعف الظن، وإنها تُبنى على العلم (الانعام)، فبين القرآن لهم أن قواعد الدين لا تُبنى على أساس من الخرص الذي هو أضعف الظن، وإنها تُبنى على العلم

١. الخرُّص: الحَدْس والتَّخمين.

اليقيني والحجة الظاهرة، ولذا قال على عقيب ذلك: ﴿ قُلْ فَلِلّهِ الْحُبُحَةُ ٱلْبَلِغَةُ ﴾ (الانعام: ١٤٩)، وقال على كذلك: ﴿ وَمَا يَنْعِكُونَ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَمَا لَهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ (يونس)، وقال على أيضًا: ﴿ إِنَّ الظّنَ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ (يونس)، وقال على اللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ (النجم: ٢٣)، وقال على الدّهريين: ﴿ وَمَا لَهُمُ مِذَلِكُ مِنْ عِلْمِ إِنَّهُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾ (الجانية).

وهكذا يثبت القرآن هذه القاعدة الأصيلة في البحث العلمي، وهو أن الظن لا يرتقي بحال إلى مستوى اليقين.

# ٣. المناقشة العقلية التي تعتمد على قواعد العقل وبدهياته ومسلماته:

وهذا أيضًا من منهج القرآن وطريقته، فهو يخاطب العقل؛ لأنه هو القاعدة التي ينطلق منها كل إنسان في الوعي عن الله؛ فهو بمثابة الدليل، وبه يكمل العلم والعمل.

ومن ذلك المناقضة، وهي التعليق على المحال، ليكون ما عُلِّق عليه محالًا أيضًا، كقوله ﷺ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ يِعَايَنْنِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَانْهَنَّتُهُ لِمُمْ أَبَوَٰبُ السَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَقَّ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِ سَمِّ ٱلْخِيَاطِ ﴾ (الأعراف: ٤٠).

ومن القواعد العقلية في القرآن أيضًا بناء النتائج على المقدمات، والتسوية بين المتشابين، والتفرقة بين المختلفين، وأن الشهادة لا تكون إلا عن علم، وأن الفعل لا بد له من موجد، واستعمال القياس العقلي، واستخدام برهان الخلف، وإلزام الخصم بها يعترف به هو مما هو مشاهد محسوس، والتزام الطرق الصحيحة وقبول النتائج التي تؤدي إليها الأدلة الصحيحة، وغير ذلك مما لا ينكره العقلاء، ومن هنا فلا يستطيع العقل أن يفلت من أسر هذه

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

القواعد والمسلمات فلا يملك معها إلا التسليم.

ومن النهاذج القرآنية في المناقشات العقلية مع الخصوم ما ردّ الله به على أولئك المفترين عليه كذبًا أنه اتخذ ولـدًا، فبيّن لهم أن الولادة تنشأ عن ازدواج بين ذكر وأنثى من جنس واحد، وهو سبحانه ليس له جنس فيكون له منه زوج، قال عَنْ الله عنه ألسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَى يَكُونُ لَهُ, وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةً ﴾ (الانعام: ١٠١).

فكيف يكون له ولد ولم يكن له صاحبة ينشأ الولد من ازدواجه بها؟! ولا معنى للولد إلا ما كان كذلك في عرف كل عاقل من العقلاء، وهكذا تُبنى النتائج على المقدمات.

وأيضًا ردّ الله على مَن زعموا أن الملائكة بناته فقال: ﴿ أَشَهِدُواْ خَلَقَهُمْ ﴾ (الزحرف: ١٩)، فهل شاهدوا خلق الملائكة فحكموا عليهم بأنهم إناث؟! كما يقرر القرآن قاعدة أصيلة في المناقشة العلمية وهي أن الشهادة تكون عن علم، قال علم قال على لسان إخوة يوسف المنه : ﴿ وَمَا شَهِدْنَا ۚ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا ﴾ (يوسف: ٨١).

ومن الأدلة كذلك قوله ﷺ: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَاهٍ ۚ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ (المومنون: ٩١)، والمعنى واضح معروف، وهو يسمَّى عند المتكلمين بدليل التهانع.

ومن ذلك أيضًا استعمال القرآن للقياس العقلي (۱) في الرد على من أنكروا البعث والمعاد والحياة بعد المهات، معتجين بآبائهم الذين مَضَوا ولم يرجعوا، فيقيم القرآن الحجة عليهم عن طريق القياس العقلي، حيث إن الذي قدر على إخراجهم من العدم أول مرة قادر بطريق الأولى على الإعادة مرة أخرى بعد المهات، قال الله الذي يَبْدَوُا ٱلنَّمُ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَى اليهود والنصارى في دعواهم أن إبراهيم الطيخ كان يهوديًا أو نصر انيًّا، فقال الله الما المعالى عن المعالى عن المعالى على اليهود والنصارى في دعواهم أن إبراهيم الطيخ كان يهوديًّا أو نصر انيًّا، فقال الله المعالى الم

١. القياس العقلي: بيان حُكْم أمرٍ غير منصوص على حكمه وذلك عن طريق إلحاقه بأمر معلوم حكمه بالنص عليـه في الكتـاب والـسنة؛ للاشتراك بينهما في عِلَّة هذا الحكم.

﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تُحَاَّجُونَ فِيٓ إِبْرَهِيمَ وَمَآ أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَئَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِوءً أَفَلاَتَعْقِلُوكَ ﴿ اللَّهِ عَمِانَ).

فكيف يدَّعي اليهود والنصارى أنه كان يهوديًّا أو نصرانيًّا، وإنها كان زمنه الطَّيِّ قبل مجيء اليهودية والنصرانية، وقبل إنزال التوراة على موسى بزمن بعيد، وتلك حجة عقلية بدهية، ولذا قبال الله على موسى بزمن بعيد، وتلك حجة عقلية بدهية، ولذا قبال الله على موسى وضعف قولكم وبطلان دعواكم؟!

وكذلك رد القرآن على اليهود والنصارى في افترائهم وادعائهم أبناء الله وأحباؤه، فقال وأرفي في المنادة الله وأدباؤه والمعنى: إذا كان الأمركا تزعمون فلم يعذبكم الله في الدنيا؛ حيث مسخكم قردة وخنازير، وكما اضطهدت الأمم النصارى ونكلت بهم، ولم أعد لكم في الآخرة عذابًا أليمًا على كفركم، ومعلومٌ أن المحب لا يعذب حبيبه، والأب لا يؤلم ابنه، فلستم إذًا أبناء الله ولا أحباءه، فبطل ما تدعون؟! وهذا الرد يسميه الجدليون برهان الخلف، أو قياس الخلف، وهو إثبات المطلوب بإبطال نقيضه؛ لأن النقيضين لا يجتمعان ولا يخلو المواقع من أحدهما، وذلك كقوله في في إثبات وحدانيته: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةٌ إِلّا اللهُ لَفَسَدَتا فَسَدَتا فَهِ المُعَلِي عَمَا عَلِي مَفحم، وأدلة القرآن العقلية أكثر من أن تحصى.

### ٤. الجمع بين العقل والنقل في الرد:

ومن منهج القرآن وطريقته في الرد أيضًا أنه قد يجمع في الرد بين الدليل العقلي والدليل النقلي، ومعلوم لدارسي المناهج العلمية أن المنهج النقلي لا يستغني عن التأمل العقلي، والعكس صحيح، فالتعاون بين المناهج حقيقة علمية لا شك فيها، وقد استعمل القرآن ذلك، فأحيانًا يأتي الرد مكتسبًا قوته من الطريقين معًا، طريق العقل وطريق النقل.

ومن النهاذج القرآنية الواضحة في ذلك رد القرآن على المشركين الذين كانوا يطوفون بالبيت عراة \_رجالًا ونساء \_زاعمين أن آباءهم كانوا كذلك، وأن الله أمرهم بهذا، فبين الله ري الله الله الفعل فاحشة منكرة، والله لا يأمر بمثل ذلك فكيف تسندون إلى الله ما لا تعلمون؟! وهذا تكذيب لهم من طريقي العقل والنقل.

فمن طريق العقل يتضح أن هذا الفعل من القبائح والفواحش، والله منزه عن الأمر بمثل ذلك؛ لأنه تعالى لا

ثم بين لهم شعيب التلفي كذبهم فيها ادَّعوا من أن الأموال ملكهم على وجه الإطلاق، فعرفهم ما جهلوه من أن المال مال مال الله، وأن الله هو الرازق، وما أموالهم إلا رزق الله لهم، فالمال ماله على الحقيقة، وهم مستخلفون فيه فحسب، وهذا يتضح في قوله التلفي لهم: ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ (مود: ٨٨)، وقوله: ﴿ وَمَا أَنَاعَلَيْكُم بِحَفِيظِ ( الله على المواقع المواقع

### ٥. الاستدلال بالمذهب الكلامي الصحيح:

من منهج القرآن وطريقته في الرد على خصومه الاستدلال بالمذهب الكلامي على طريقة المتكلمين الصحيحة. ومن النهاذج القرآنية الدالة على ذلك ما ردّ الله به على الكافرين الذين زعموا أن محمدًا على قد افترى القرآن من عند نفسه، فقال على فَوْ فَوَوْ فَقُول عَلَيْنَا بَعْض الْأَقَاوِيلِ الله لَأَغَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ الله مُعَالًا مِنْهُ الْوَتِينَ الله في عَنْهُ الْوَتِينَ الله في الله ما لم ينزله لعاجله بالعقوبة، وهذا استدلال بها هو مقرر في حَنِينَ الله على الله على الله على علم أن الله على واسع القدرة والعلم، فلا يقدر أحد على أن يقول عنه كلامًا لم يقله، فلو ادَّعى محمد أن القرآن من عند نفسه ما أقرَّه الله على ذلك ولعاجله بالعقوبة، فعدم هلاكه الله على عدم تقوُّله ذلك على الله، وبهذا يُتُوصَّل النتيجة الحتمية وهي نفي بشرية القرآن، وإثبات كونه منزلًا من عند الله، وهذا الاستدلال معروف عند المتكلمين.

### ٦. ضرب الأمثال في أثناء الرد لتوضيح الفكرة وتقريبها وإقناع المخاطب:

لضرب المَثَل (١) فوائد عديدة، ومن منهج القرآن وطريقته ضرب الأمثال في حواره مع الخصوم، ومثيري

١. الْمَثَل: العِبْرة والعِظَة والحُجَّة والدليل.

الشبهات، فمن فوائد ضرب المثل في القرآن الكريم:

• تقريب الفكرة إلى ذهن السامع؛ حيث يتصور الأمر الذي يسمعه كأنه مثال حيٌّ مجسد أمامه في صورة حية ملموسة متحركة؛ فيهتدي إلى الحق ويقتنع بها يقال.

- إن الأمثال تُخرج ما لا يقع عليه الحس إلى ما يقع عليه، وما لا يعلم ببديهة العقل إلى ما يعلم بهذه البديهة، وما لم تجرِ به العادة إلى ما جرت به العادة، وما لا قوة له من الصفة إلى ما له قوة.
- يستفاد من ضرب الأمثال في القرآن أمور كثيرة، مثل التذكير والترغيب والتنفير والمدح والذم والوعظ والحث والزجر والاعتبار والتقرير وتقريب المواد للعقل وتصويرها بصورة المحسوس؛ فإن المتمثل كالصانع الذي يقدر صناعته، وكأن المثل سُمِّي مثلًا؛ لأنه يمثَّل في الخاطر ويثبت معناه في النفس فيظل ماثلًا حاضرًا مؤثرًا.

وإنها يضرب الله الأمثال للناس لعلهم يهتدون إلى الإيهان وينعمون باليقين الذي جعله الله نورًا للقلوب، وهداية للنفوس، واطمئنانًا للأرواح، فالأمثال أقوم في الوعظ وأقوى في الحجة وأبلغ في الإقناع، قال على الله وَلَقَدَّ خَرَبْنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُثَال لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ الله (الزمر).

والأمثال التي يذكرها الله على في القرآن إنها تقرب للنفوس حقائق الهداية، وهي صور ملموسة حية لا يقف منها موقف الشك إلا كل معاند متكبر، والأمثال في القرآن كثيرة متنوعة، فمنها الأمثال الصريحة وهي كثيرة في القرآن، ومنها الأمثال الكامنة، ومنها الأمثال المرسلة التي يصح استعمالها فيها يشبه ما وردت فيها، وهذه الأمثال بأنواعها توشك أن تكون واقعًا حيًّا يخاطب النفس البشرية فيقودها إلى الحق، ولم تأتِ هذه الأمثال عبثًا أو سُدى، وإنها لحكم بالغات، وغايات نبيلات، وعبر وعظات، تقود الإنسان إلى الاستسلام لله، والاقتناع بها في كتابه من أوامر ونواه، وأخلاقي وأحكام، وعلاج للأمراض، وعبادات وتشريعات، ومعالجة لأدواء النفس، وتهذيب لسلوكها، وتعديل لطرائقها، وبيان للعواقب الوخيمة، وتثبيت لقلوب المؤمنين، وإضلال للكافرين والظالمين، وإظهار لرحمة الله وفضله حتى تستقر المعاني في القلوب، قال مُن الله المنافرين والظالمين، وأفقه منذكر ألفَر مَن كُلِ مَنْلِ لَعَلَهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ العَلْهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ لَعَلَهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ لَعَلَهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ لَعَلَهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ العَلْهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلِ لَعَلَهُمْ يَنذكرون كُلُ مَنْلُ المُنافِق في القلوب، قال الله الله على الله المؤمنين، وإضلال للكافرين والظالمين، وإفلاد لرحمة الله وفضله حتى تستقر المعاني في القلوب، قال المؤمنين والقلوب، قال المؤمنين المؤمنين وإفلاد المؤمنين والمؤلوب المؤلوب المؤلوب المؤمنين والمؤلوب المؤلوب ال

 فإن الله بدأ خلقه من ماء حتى صار أخضر نضرًا ذا ثمر، ثم أعاده حتى صار يابسًا توقد به النار، وهذا استدلال في غاية الوضوح لكل من عقل ذلك المثل.

ويردُّ الله عَلَىٰ أيضًا على الذين عبدوا من دونه أصنامًا وأوثانًا عن طريق ضرب مثل واضح، وهو أن هذه الآلهة التي يدْعونها من دون الله لا تستطيع أن تخلق ذبابة واحدة، بل إن هذه الآلهة عاجزة عن مقاومة الذباب والانتصار منه لو سلبها شيئًا، والذباب من أضعف المخلوقات، فدلً ذلك على ضعف هذه الآلهة، فكيف يدْعونها من دون الله وهي لا تدفع عن نفسها ضررًا ولا تستطيع أن تخلق شيئًا، قال عَنْ (يَتَأَيُّهَا النّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَعِعُوا لَهُ وَإِن اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذا مثل في غاية الوضوح، وفيه إشارة إلى سخافة عقولهم، وسفاهة أحلامهم، حيث يدْعون مَنْ هذا حاله.

كها يرد القرآن على هؤلاء المشركين أيضًا \_ في القضية السابقة نفسها \_ بمثل آخر واضح لا خلاف فيه، وهو يوضح عدم استواء المشرك الذي يعبد آلهة مع الله، والمؤمن المخلص الذي يعبد الله وحده لا شريك له، قال الله المؤون وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الله (الزمر: ٢٩)، فالعبد المشترك يتنازع فيه شركاء متشاكسون، والعبد الخالص لا يملكه غير صاحبه، فهل يستوي هذا وذاك؟! وكذلك لا يستوي عند الله من آمن به وحده، ومن أشرك معه آلهة أخرى.

ويردُّ الله أيضًا على المشركين المتعجبين من تخصيص النبي النبي الذكر عليه دون غيره، فيضرب الله مثلًا واضحًا ظاهرًا من حياتهم الدنيا، وشاهدًا يقيسون الأمور عليه، وهو أن الله قسم بينهم معيشتهم؛ فمنهم الغني والفقير، والقوي والضعيف، كما سخَّر بعضهم لبعض، ورفع بعضهم فوق بعض، فإذا كانوا بهذه الحال في الحياة الدنيا ومعيشتها، فكذلك الحال في تخصيص بعضهم بالتبليغ والرسالة دون بعض، قال الله الحال في تخصيص بعضهم بالتبليغ والرسالة دون بعض، قال الله الحال في تخصيص بعضهم بالتبليغ والرسالة دون بعض، فال الله الله وجه الاستدلال لو كانوا المَعْون المُعْون الأمثال ويعقلون الأمور.

#### ٧. نقض الدعوى جملة وتفصيلا:

من منهج القرآن وطريقته في محاورة الآخر، وبيان خطأ فكرته ومدى كذبه في دعواه أنه يبدأ أولًا بإبطال دعوى الخصم على وجه الإجمال، وهذا ما يسمَّى في علم المناظرة نقضًا إجماليًّا، ثم يرتقي في الرد فيبين خطأ الدعوى على وجه التفصيل، وهذا ما يسمَّى في علم المناظرة نقضًا تفصيليًّا.

ومن هذا تلك النهاذج القرآنية التي توضح ما رد الله به على المشركين الـذين ادَّعـوا أن كثـرة الأمـوال والأولاد دليل رضا الرب كَان عنهم؛ حيث حباهم بذلك دون غيرهم، وهو دليل غير واقعي، لذا بيّن الله لهم أولًا أنـه كان ربـما يوسع الرزق على العاصي ويضيقه على المطيع، وربها كان العكس، ولا ارتباط لهذا التوسيع والتضييق بمسألة الرضا وعدمه، فلا يغرنكم هذا ولا ذاك، فلا تخلطوا الأمور، بل ضعوها في مواضعها، فإن وسائل القرب عند الله وتحقيق رضاه لا تنحصر في وفرة الأموال وكثرة الأولاد، فإن أحوال الدنيا مسببة على أسباب دنيوية، وهذا إبطال لدعواهم إبطالًا إجماليًّا، قال عَلَيْ ذَوِي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَاكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ (سا).

### ٨. الاكتفاء بنفي الادّعاء دون الاستدلال:

من منهج القرآن وطريقته أنه أحيانًا يكتفي في إبطال دعوى الخصوم بنفي الاتهام، وإنكار الدعوى، وليس هذا الصنيع منه عن عجز عن الاستدلال، أو نكوصٍ عن إقامة الحجة، ولكنه يكتفي بمجرد النفي دون استدلال عليه نظرًا لضعف الدعوى ووهيها، وظهور الحق ووضوحه الذي لا يحتاج معه إلى تقديم دليل، فهو كالشمس في رابعة النهار:

وليس يَصِعُ في الأذهانِ شَيء إذا احتاجَ النَّهادُ إلى دَلِيال

ومن هذا تلك النهاذج القرآنية التي توضح ذلك رد الله على المشركين الذين رموا رسول الله على بالجنون والسحر، وادَّعو أنه شاعر وكاهن أن فقد اكتفى القرآن بالنفي فقط، وذلك في قوله على ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِكَ بِمَجْنُونِ السّامِ وَالسّامِ وَقُوله عَلَيْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وهكذا اكتفى القرآن بمجرد نفي الدعوى دون استدلال، تاركًا لهؤلاء المشركين \_ إن كانوا حقًّا منصفين \_ فرصة التأمل في حال النبي على معهم، وقد كان يعيش بين ظهرانيهم، فهل وجدوه يتعاطى الشعر أو يهارس الكهانة أو السحر، وهل وجدوا في سلوكه وأخلاقه وأقواله وأفعاله ما ينطبق عليه الجنون، إن أدنى تأمل في حاله معهم كافٍ في تحقق انتفاء تلك الأوصاف الظالمة عنه، ولا يُحتاج في إبطال اتصافه على بشيء منها إلى أكثر من الإخبار بنفيه؛ لأن دليله المشاهدة، وهو دليل ظاهر لكل ذي سمع وبصر وعقل.

# ٩. استعمال البلاغة في الرد والإيجاز في الجواب عن شُبَه الخصوم:

فالقرآن كما هو معلوم أعلى نص بلاغي، فهو تنزيل من حكيم حميد، ولذا كان من منهج القرآن في محاوراته مع

١. الكاهن: هنا بمعنى: المُنجِّم.

الخصوم، استعمال أبلغ الردود بأوجز الألفاظ التي تحمل معاني كثيرة ودلالات عميقة.

ومن تلك النهاذج القرآنية الدالة على ذلك ما ردّ الله به على المنافقين الذين اتهموا رسول الله بي بأنه أُذُن يصدّق ما يسمعه ويؤمن بها يقال له، فلا يكاد يميز بين ما يُعقل وما لا يُعقل، فرد الله عليهم قائلًا: ﴿ فُلُ أَذُنُ خَيْرِلَكُمُ اللهِ مَا يسمعه ويؤمن بها يقال له، فلا يكاد يميز بين ما يُعقل وما لا يُعقل، فرد الله عليهم قائلًا: ﴿ فُلُ أَذُنُ خَيْرِلَاكُمُ اللهِ النوبة: ١٦)، وهي عبارة وجيزة تحمل معاني غزيرة، فهو يقول: نَعَم هو أذن، ولكنه نِعْمَ الأذن؛ لأنه أذن خير لا كها تزعمون، فهو لا يقبل إلا الحق وما وافق الشرع، وما فيه المصلحة للخلق، وليس بأذن في سماع الباطل والكذب والنميمة والمراء، فهو لا يلقي سمعه لذلك، وإذا سمعه لا يقبله وإن وكّدوه بأغلظ الأيهان، فهو لا يصدّق ما لا يجوز تصديقه شرعًا أو عقلًا، على العكس من الملوك الذين يتملقهم المنافقون وأصحاب الأهواء والساعون بالوشايات لا يعاد الناصحين المخلصين، فلا تغتروا بلطفه على معكم إذ هو لا يواجه أحدًا بها يكرهه، وهذا من كريم أخلاقه وسمح خصاله.

فردُّ القرآن هنا من باب أسلوب الحكيم، فهو في أوله يوافقهم على قولهم: هو أذن، ثم يتبعه بما ينقض عليهم دعواهم، ولا شيء أبلغ من هذا الرد بذلك الوجه؛ لأنه في أوله إطماع لهم بالموافقة ثم كرٌّ على طمعهم بالحسم وإعقابٌ له باليأس منه، ولا شيء أقطع من الإطماع ثم اليأس يتلوه ويعقبه.

ومن ذلك أيضًا ما ردّ الله به على اليهود الذين امتنعوا عن الإيبان بها جاء به الرسول ﷺ لأن جبريل هـ و الـ ذي ينزل عليه بالوحي، وهم يعتبرونه عدوًّا لهم، وادعوا أنه لو كان ميكائيل الذي ينزل على محمد ﷺ لآمنوا به، فقال ﷺ ينزل عليه بالوحي، وهم يعتبرونه عدوًّا لم عدوً الم على عمد المنكرة، فإن العاقل لا يرفض و يُشْرَك لِلمُؤمِنِين ﴿ الله الله أن الله أن هذه من تعلُّلاتهم الغريبة واعتذاراتهم المنكرة، فإن العاقل لا يرفض الهداية التي تأتيه و تنقذه من الضلال، فإن دعوى عداوة جبريل ينبغي ألا تكون مانعة من الإيمان، فمن كان عدوًا لم عدوً المحريل فإنه عدو لميكائيل، وعدو للحق، ولكل من يمثله ويدعو إليه، ومن عادى رسولًا فقد عادى جميع الرسل، ومن عادى كتابًا من الكتب المنزلة فقد عاداها جميعًا؛ لأن وظيفة الأنبياء والرسل جميعًا واحدة، وغايات الكتب واحدة، ولذا قال ﴿ كَذَبَتُ مَا الله الله الله الله من الكفر برسول كفر بالرسل جميعًا، وهذا من ضروب إيجاز القرآن وبلاغته التي انفرد بها، وبذلك أبان الله لهم فساد العلة التي اعتذروا بها.

# ١٠. دعوة الخصم إلى التركيز في القضية محل النزاع والتأمل في حقيقة الأمر وترك التقليد والهوى:

من منهج القرآن وطريقته في المحاورة مع الخصوم التركيز في القضية التي يدور حولها النزاع، والبعد عن الشغب والجدل في موضوعات بعيدة لا تمسّ لب القضية، والتدبر في جوهر ما يدعو إليه، ونبذ التقليد الأعمى والتعصب المقيت للآباء والأجداد والأفكار التي لا دليل عليها، والقرآن يدعو خصومه أن يلتزموا بهذا المبدأ الذي

يتفق عليه العقلاء، وأصحاب الفطر السليمة، فإن شأن العاقل أن يطلب الحقيقة من دلائلها العقلية.

ومن النهاذج القرآنية الدالة على ذلك ردّ الله على المشركين الذين ادّعوا أن قلوبهم أوعية للعلم فلا تحتاج إلى ما يقوله الرسول، فأبان الله لهم أن قلوبهم قد طبع عليها فجمدت على الكفر التقليدي، ولم تنظر نظر استدلال واعتبار، وهذا ما أدى بها إلى عدم الإيهان، فمن لم ينظر لم يبصر، ومن لم يبصر لم يؤمن، والنظر والتأمل هو من مقدوراتهم التي يستطيعونها، لكنهم لعنادهم اكتفوا بالتقليد للهاضين والتعصب لهم، قال على: ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلْفُنُ بَلَ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا لِللهُ عَلَيْهَا لِللهُ عَلَيْهَا وَلَيْوَمِنُونَ إِلّا قَلِيلا ﴿ وَلَوَاللهُ اللهِ عَن البعث والنشور، على إنكار ما جاء به الرسل من البعث والنشور، طلبهم الإتيان بآبائهم الذين مضوا فلم يرجعوا، وهذا منهم سفسطة وشنشنة وتلجلج عن البيان ولجوء إلى سلاح العاجز المكابر، وخروج عن دائرة البحث ومحل النزاع ولب القضية، قال الله الله وكونا عَلَيْمَ عَلَيْكُونَا فَالُوا النّواع ولي القضية، قال الله عنه على النزاع ولي القضية على النزاع ولي القضية على النزاع وليه القضية على النزاع وليه المنتور المكابر، وخروج عن دائرة البحث ومحل النزاع ولي القضية، قال الله عنه على النزاع وليه القضية على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه والمناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه وقد المناه وقد المناه على النزاع وليه المناه على المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه عن المناه على النزاع وليه المناه على النزاع المناه على النزاع وليه وقد المناه على النزاع وليه المناه على النزاع وليه المناه على النزاع و

ومن ذلك أيضًا ردُّ الله على المشركين الذين ادَّعوا أن اتباع الفقراء للأنبياء يعوق إيهان الناس بهم، وأن سعة العيش ورغده دليل على صحة ما عليه هؤلاء من معتقد، وأن الله ما أعطاهم المال إلا لحبه لهم، فبين لهم القرآن أن هذه الشبهة الملقاة هي خروج عن محل القضية التي يدعو إليها الرسل، وقد كان حريًّا بهم أن ينظروا في حقيقة ما جاء به الرسول، هل هو حق أو لا، بصرف النظر عن أتباعه من الناس أشرافًا كانوا أو فقراء، ولذا قال نوح المنتخذ مبينًا جهل قومه في ذلك: ﴿ وَمَا آنَا بِطَارِدِ الّذِينَ ءَامَنُوا أَيْهُم مُلكَقُوا رَبِّهم وَلَيكِنِينَ أَرَنكُرُ قَوْمًا جَهَه لُوك الله هو من الناس المناس المرامة، ولا منعه دليل الإهانة، وإنها الله يختبر الناس المغنياء وإيهان بعض الفقراء إلا فتنة، وليس إعطاء المال دليل الكرامة، ولا منعه دليل الإهانة، وإنها الله يختبر الناس بعضهم ببعض، والأولى أن يبحث العاقل في جوهر الدعوة وحقيقتها، وأن يعرف مراد الله من وحيه إلى رسله، ولذا قال على المنتذ ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ يَبْسُطُ الرَزْقَ لِمَن يَشَاءً ويَقَدِرُ ﴾ (الزمر: ٥٠)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلا أَوَلَدُكُم بِاللِّي الناس المنتذ الله عَلَمُوا مَن وَعَمِل صَلْحَا ﴾ (سا: ٧٠).

## ١١. الدعوة إلى تدبر القرآن والنظر في معانيه:

كثيرًا ما نجد القرآن يدعو في حواره مع الآخر إلى النظر في آيات القرآن وتدبر معانيها، وبخاصة ما يتعلق بتلك الافتراءات والأباطيل التي يرمي المشركون بها ذلك الكتاب الكريم، ولو أنهم قرءوا القرآن حق قراءته وتدبروا آياته حق التدبر؛ فإنهم سوف يدركون أنه ليس كلامًا كسائر الكلام، وما هو بقول البشر، وأنه لا اختلاف فيه بل كله ملتئم

لاعوج فيه، وسوف يعلمون حقًا أنه لا يستطيع محمد ولا غيره أن يأتي بهذا القرآن من عند نفسه، ذلك لأن القرآن معجز في أصول العقائد وقواعد التشريع وفلسفة الآداب والأخلاق، وسياسة الشعوب والأقوام، وفنون القول وألوان العِبر في أنواع المخلوقات، وسنن الاجتماع، ونواميس العمران، وضرب الأمثال، وتكرار القصة الواحدة بالعبارات البليغة، وما فيه من العلم الإلهي والخبر عن عالم الغيب والدار الآخرة، والحكاية عن الماضي الذي لم يشهده عمد والإخبار عن خفايا الحاضر، وكون كل ذلك موافقًا للفطرة والعقل، لا اختلاف فيه ولا تناقض، بل هو غاية الغايات وفصل الخطاب.

وهكذا فإن مَن يتدبر القرآن يهتدي إلى كونه من عند الله ﷺ، قال ﷺ: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَىٰفَا كَثِيرًا ﴿ اللّهِ ﴾ (النساء)، وقال أيضًا: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَلّهُ عِوَجَا ۗ ۞ ﴾ (الكهف)، وقال أيضًا: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْنَبًا مُّتَشَدِهًا ﴾ (الزمر: ٢٣).

وقال المحمدة معلنًا فيها المحمدة على مفتتح كتابه: ﴿ وَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبْ فِيهِ ﴾ (البقرة: ٢)، فاستفتح بهذه الجملة معلنًا فيها التحدي لكل من يقرأ ذلك الكتاب أن يجد فيه ريبًا أو خطأً أو اختلافًا، على عكس عادة كل المؤلفين من البشر الذين يستفتحون كتبهم بالاعتذار عن الأخطاء التي ربها وقعت منهم، والتهاس الأعذار في مثل ذلك، أما القرآن فلا يتطرق إليه شك أو عوج أو بطلان أو تناقض: ﴿ إِنَّهُ لِلَوَّلُ فَصُلُّ اللَّهُ وَمَا هُو بِالْمُؤْلِلُ اللَّهُ الطارق).

وعليه فإن من يتدبر القرآن حقًا يتبيّن له الأدلة القاطعة على صدق ما فيه، فهو معجز بإخباره بالغيب، ومعجز بإعجازه العلمي والبياني والتشريعي، ومعجز بسمو معانيه وعلو مراميه، وإيجازه البالغ وفصاحة ألفاظه، وأسراره العلمية، وسلامته عن المعارضة والمناقضة والاختلاف، وظهوره على لسان أمّي لم يدرس العلوم، واشتهاله على السهل الممتنع، وقوة عبارته، وكشوفه التاريخية، وفواصله الحسنى، وطراوته في كل زمان، ومناهجه الإصلاحية، واتساق أغراضه ومعانيه، وسهولة حفظه، وأخذه الخلاب بالعقول والألباب، وقوة حجته وسلامة منطقه، وإعجازه في ترتيب سوره وآياته، وكونه آية باقية ما بقيت الدنيا، وإخباره عن الضهائر، وحسن تخلصه من قصة إلى أخرى، وسلامته من الخرافات والأباطيل، ونزاهته في التعبير، وغير ذلك من وجوه إعجازه.

### ١٢. قراءة التاريخ والواقع العملي:

من منهج القرآن وطريقته في حواره مع الآخر الاستدلال بالتاريخ وأحداثه ووقائعه، والنظر كذلك إلى الواقع العملي، فإذا لم تُجِّدِ الأدلة العقلية مع بعض الناس، ولم تنفع معهم المخاطبات، فإن القرآن يدعوهم إلى قراءة التاريخ وتقليب صفحاته لعلهم يجدون أممًا وشعوبًا كانت أقوى منهم عزة وأشد منعة كفروا بالله على وآذوا رسله وعارضوهم ولم يستمعوا إلى الحق الذي جاءوهم به، فإذا بهم ينزل عليهم سخط الله وتتلاحق عليهم لعناته فها استطاعوا الإفلات ولا الهرب، وإذا هم عبرة للمعتبرين، فالجانب التاريخي في القرآن جانب واضح ومهم جدًّا في حواره مع الآخرين؛

لأن فيه دعوة إلى التأسي بالناجين واتعاظًا بالهالكين، وهو في كل ذلك يحكي أمورًا واقعة، معانيها صادقة، ومفاهيمها معقولة معبّرة، فمن ركَّز على العبر والعظات والأهداف عقب الحوادث، وأفاد من صفحات التاريخ ومراحله وأحداثه، فسوف يصل إلى الحقيقة؛ لأنه ستفيده أحداث التاريخ في واقعه، والتاريخ أكبر معلِّم.

ومن النهاذج القرآنية الدالة على ذلك ما ردَّ به الله على المشركين الذين أنكروا رسالة سيد الرسل و خاتمهم محمد على فقالوا: ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَةِ الْآخِرَةِ إِنَّ هَذَا إِلَّا اَخْلِلَانً ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدَعَاقِنَ الرُّسُلِ ﴾ (الاحقاف: ٩) فالرسول على المواقع، وأمر نبيه على بالاستدلال عليهم بذلك، فقال على ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدَعَاقِنَ الرُّسُلِ ﴾ (الاحقاف: ٩) فالرسول على المنافول المنافول المنافول العالم، فلا يزال التاريخ يخبرنا عن كثير من الرسل والأنبياء وحالهم مع أقوامهم، وكيف كانت ليكن أول رسول طرق العالم، فلا يزال التاريخ يخبرنا عن كثير من الرسل والأنبياء وحالهم مع أقوامهم، وكيف كانت ليكن الرسل الغلبة والنصر دائها، ولذا أمر الرسول أن أن يقول لهم: ما بعثتي ولا رسالتي بالشيء المنكر ولا الأمر المستغرب الذي لا نظير له حتى تستبعدوا بعثتي إليكم؛ فقد أرسل الله رسلًا قبلي إلى جميع الأمم ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلّا خَلَا المسل الدلائل والآيات على صدق نبوته.

كها أنهم لما نقموا على رسول الله ﷺ أنه يأكل الطعام ويمشي في الأسواق معيرين إياه بذلك، أمرهم الله بقراءة التاريخ فلم يجدوا فيه رسولًا لم يفعل ذلك، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَكَشُورِ فِي ٱلْأَسُواقِ ﴾ (الفرقان: ٢٠)، وقال: ﴿ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُونَ ٱلطَّعَامَ ﴾ (الانبياء: ٨). ولما علق اليهود إيهانهم بالرسول ﷺ حتى يأتي بقربان تأكله النار، ردّ الله عليهم شبهتهم هذه بأن الرسل قد جاءوهم بالذي طلبوا من قبل، والتاريخ خير شاهد على هذا، ورغم ذلك قتلوهم، وبهذا أبان الله كذبهم وبطلان حجتهم، قال ﷺ: ﴿ قُلْ قَدْ جَاءَكُمُ وَسُلُونَ فَيْلِي بِٱلْبَيْنَنْتِ وَبِٱلَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ اللهِ مَلَانَ الله كذبهم وبطلان حجتهم، قال ﴾ (الاعمران).

# ١٦. بيان الحِكم والمصالح والمقاصد من الأوامر والأحكام والتشريعات الإلهية:

فمها هو واضح من أسلوب القرآن ومنهجه في حواره مع غير المسلمين - حين يعترضون على أحكام الله وتشريعاته \_ أنه يبين لهم الحكمة من ذلك الحُكم والمقصد الإلهي من هذا التشريع، وأن الله لم يُشَرِّعه عبثًا ولم يأمر به سُدّى، وإنها هو لعلة أو حكمة يعلمها من يعلمها ويجهلها من يجهلها، وما من أمرٍ يشرعه الله إلا فيه مصلحة للناس،

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فالشريعة الإسلامية مبناها على مصلحة الناس، وكلها خير.

ولما اعترض اليهود على وقوع النسخ وادَّعوا استحالته عقلًا ونقلًا، بين الله أنه قد يُبدِّل حُكْمًا بحكم، وهو عالم بالأول والآخر؛ لأنه يعلم ما يُصلح الناس في وقت وما يصلحهم في وقت آخر، فيأمر بالشيء لما فيه من المصلحة التي يعلمها عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهِ عَنه لحكمة يعلمها، قال عَلَيْ : ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِعَيْرٍ مِنهَ آ أَوْ مِثْلِهَ آ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهِ مَنه (البقرة).

ومن منهج القرآن أيضًا فيها يتصل بهذه القضية ما يوضحه في كثير من الأحكام والأوامر والتشريعات، أنها مما يبتلي الله بها عباده ليضل قومًا ويهدي آخرين، وهذا مبدأ قرآني قرره القرآن في غير ما موضع من حواراته مع المعاندين لدعوته والصادِّين عنها.

ومن ذلك أمر تحويل القِبْلة وقضية النسخ كما سبق، وكذلك اعتراض المشركين والمنافقين على الأمثال التي ضربها الله في القرآن، فبيَّن الله لهم أن ضرب الأمثال في القرآن ـ صغيرها وكبيرها ـ هو ابتلاء من الله للناس واختبار لهم؛ ليميز أهل الإيهان والتصديق من أهل الضلالة والعناد، فهو هداية لقوم وإضلال لآخرين، قال الله الله الله الله النهن عَمْنُوا فيَعُولُونَ مَاذاً أزادَ الله بِهنذا مَثلاً يُضِلُ بِدِ مَا الله الله المناس ويعلم أنه الله فيز وَمَا يُضِلُ بِدِ عَلَى الله المناس ويعلم أنه من عند الله فيزداد إيهانًا، وأما الكافر فيرتاب فيه ويتحيَّر وينصرف عن هدي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُورَةً مَن مَن عَنْد الله فيزداد إيهانًا، وأما الكافر فيرتاب فيه ويتحيَّر وينصرف عن هدي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُورَةً مَن مَن عَنْد الله فيزداد إيهانًا، وأما الكافر فيرتاب فيه ويتحيَّر وينصرف عن هدي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُورَةً مَن مَن الله فَلُوبَهُم إِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْعَهُونَ الله الديه الله المناس المناس الله فيزداد إيهانًا، وأما الكافر فيرتاب فيه ويتحيَّر وينصرف عن هدي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُورَةً مَن مَن عَنْه الله فَلُوبَهُم إِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْعَهُونَ الله الله المناس الله المناس الله الله الله الله الله فيزداد إليهانا، وأما الكافر فيرتاب فيه ويتحيَّر وينصرف عن هدي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُورَةً الله فَلُوبَهُم إِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يُعْمَلُونَ الله في المؤلِد الله الله المؤلِد الله المؤلِد الله الله الله المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد المؤلِد المؤلِد المؤلِد المؤلِد المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد ال

ومن ذلك أيضًا ما اشتبه على كثير من الأمم المكذبة والذي حكاه القرآن غير مرة عنهم حين استنكروا إيهان الضعفاء والفقراء والعبيد بالرسل، وكفر الأغنياء والمترفين والسادة بهم، وبنوا على ذلك أن الحق مع الأغنياء، وأن إعطاء الله المال لهم دليل رضاه عنهم، فبين الله لهم مغالطتهم وخطأهم في معتقدهم، فالغنى والفقر ابتلاء من الله

للناس، وإيهان بعض الفقراء وكفر بعض الأشراف إِنْ هو إلا فتنة، والله عَلَيْ أعلم بالشاكرين وبضهائر الناس وأفعالهم، قال عَلَيْ الله عَنْ الله عَلْمُ عَا الله عَنْ الله عَلْ الله عَلْمُ عَل

#### ١٤. اللجوء إلى التحدي المعجز:

ومن منهج القرآن وطريقته في حواره مع خصومه اللجوء إلى التحدي الذي يظهر عجز الخصم وضعفه عن المواجهة، ويتضح هذا أكثر ما يتضح فيما أثاره المشركون حول القرآن ذاته من استطاعة الإتيان بمثله ورميه بالسحر والزعم أنه أساطير، وأن محمدًا في ألّفه وافتراه من عند نفسه، وهنا يطالبهم الله في بأن يأتوا بمثل القرآن، ثم يترقى في التعجيز إلى الإتيان بعشر سور مثله مفتريات، ثم إلى سورة من مثله، وقد ظهر عجزهم عن التحدي والمعارضة، قال في أو قُل لَين اجتمعت الإنش والحيث على أن يأتوا بوشل هنذا القُرْءان لا يأتون بيشله، وقد كاك بعشهم ليعضهم ليعض طهم النخوة، وتميخ الإسراء)، وقال أيضًا: ﴿ قُل لَين المُعتمد اللهبة تثير النخوة، وتميخ الغيرة مع أنهم فرسان البلاغة وأساطين القول والفصاحة، حتى كانوا يتبارون فيها ويتنافسون ويعقدون لذلك المجامع والأسواق، ولم يكن محمد في السبق يباريهم في هذا المضار، وما كان يتلو قبل ذلك من كتاب ولا يخطه بيمينه، ورغم ذلك لم يتصد أحد منهم للمعارضة، ولم ينهض بليغ إلى المناهضة، وهذا هو عين التحدي المعجز، فدل بذلك على أن ما جاء به محمد هو وحي من الله، وأن القرآن هو معجزته، والمعجزة كها هو معروف: أصر خارق بذلك على أن ما جاء به محمد النبي، مقرون بالتحدي مع عدم المعارضة.

#### كيفية التعامل مع الشبهات المعاصرة:

من خلال تتبعنا لمنهج القرآن الكريم في حواره مع الآخرين \_ ورده على أباطيل خصومه وافتراءات أعدائه ودعاوى المشككين فيه \_ يمكننا بعد هذا أن نرصد أهم أوجه هذا المنهج والتي يمكن الاستفادة بها في حوارنا مع الآخر في هذا العصر، فإن هذا المنهج القرآني الرائع يكشف لنا عديدًا من الطرق التي يمكن أن نتعامل من خلالها مع الشبهات المثارة حول القرآن ونبي القرآن، وكذا ما أثير حول الإسلام عمومًا في عصرنا الحاضر.

 كتاب الله الذي أنزله هداية للناس: ﴿ وَلُوّكَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْذِلْنَفَا كَثِيرًا ﴿ النساء )، فقد أبى الله لغير كتابه العصمة، وقد تواترت عشرات الأدلة على أن هذا الكتاب من عند الله على وأنه لا يستطيع إنس ولا جن أن يأتي بسورة من مثله ولو اجتمعوا لذلك، فهذه العقيدة لا بد أن تكون ثابتة بادئ ذي بدء، فهذه القاعدة هي أولى القواعد التي ينبغي أن تكون معلومة عند الرد على تلك الشبهات المثارة حول القرآن، وعليه لا بد أن يكون عندنا يقين تام أن جميع الطعون في القرآن مفتراة مكذوبة، لا أساس لها من الصحة، وإنها هي مَحْض افتراء وأضغاث أحلام (١)، وأنها أوهنُ من بيت العنكبوت.

أما القاعدة الثانية من تلك القواعد التي ينبغي أن نعلمها، فتتمثل في أن عدم قدرة بعض المسلمين على الرد على الشبهات المثارة حول القرآن ليس معناه الهزيمة والعجز وثبوت الطعن الموجه للقرآن، فلن تخلو الأرض من قائم لله بحجة، قال على: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَمُ لَيُغِظُونَ ﴾ (الحجر).

وأما القاعدة الثالثة من القواعد التي ينبغي مراعاتها عند التعامل مع الأباطيل والمزاعم التي تثار حول القرآن، فهي النظر فيها قدمه الأقدمون من سلفنا الصالح من قواعد وضوابط عند الرد على الشبهات والمطاعن المثارة حول القرآن، وذلك من مثل الجمع بين مدلولات النصوص والتوفيق بينها ما أمكن، وتقديم الخاص على العام، فإن تعذر الجمع فالنسخ إن عُلم المتقدم والمتأخر، إلى غير ذلك من قواعد وضوابط، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

هذا عن كيفية التعامل مع الشبهات المثارة حول القرآن، أما ما يمكن الإفادة منه من خلال منهج القرآن في حواره مع غير المسلمين ورده على الخصوم في العصر الحاضر، فيتمثل ذلك في بعض النقاط التالية:

- تكاتف جهود العلماء كافة من نحاة ولغويين وبلاغيين ومفسّرين ومحدِّثين وفقهاء وأصوليين ودعاة ومنطقيين ومؤرخين وأدباء وعِلمين؛ وذلك لأن هذه الشبهات المثارة الآن متنوعة ومتعددة، ولا يمكن أن ينهض فريق واحد بهذه المهمة الكبرى، بل لا بد من وجود فِرَقِ متعاونة في جميع ميادين البحث العلمي والعلوم الإسلامية والعربية، ولا بد من التعاون بينهم والإفادة من تنوع خبراتهم وتضافر جهودهم، وعلينا أن نحذر من الاختلاف في الدين، وأن نتهاسك ونتعاون فيها بيننا لنقف صفًا واحدًا لكشف حقيقة هذه الشبهات لجميع الناس.
- على القائمين بهذه المهمة العظيمة \_وهي الذود عن كتاب الله والـذبّ عنه \_ أن يراعوا في ردودهم على الخصوم أن تكون ردودًا موجزة مفحمة مقنعة دامغة قاطعة عملية بعيدة عن التطويل والإطناب، والاستطراد إلا لضرورة، فإن أحداث العصر سريعة متلاحقة، ولا تحتاج إلى مثل ذلك التطويل والإطناب، فليكن الردّ بأيسر سبيل وأوجز عبارة وأدنى إشارة وأقطع حجة، بحيث لا يبقى للخصم جواب، أو مقال أو مجال للأخذ والرد.
- الإفادة من دراسة التاريخ وأحداثه، وبخاصة قصص الأنبياء مع أقوامهم وحواراتهم معهم، ومناهجهم وأساليبهم في الدعوة إلى الله، قال الله قال اله قال اله قال الله قال اله قال

١. أَضْغَاثُ أَحَلامُ: مَا كَانَ مُلتَبسًا مَضَطَرَبًا يَصَعَب تَأْوِيلُهُ.

وقال أيضًا: ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَ لَهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ (الانعام: ٩٠)، فعلينا أن نتبين ركائز دعوة الأنبياء لأقوامهم، ومنهجهم في ذلك، وعلينا أخذ الدروس والعظات والعبر من دعوتهم، ومن ذلك جدال المخالفين بالأسلوب العقلي والحجج المنطقية، والتوكل على الله والثقة بنصره، والردّعن علم وبصيرة وتمرّس ودراسة، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ عَلَى اللهُ وَالثقة بنصره، والردّعن علم وبصيرة وتمرّس ودراسة، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالثقة بنصره، والردّعن علم وبصيرة وتمرّس ودراسة، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَنْ مَوَاقَفَ الأنبياء مَع أقوامهم وما سلكوه من أقوم الطرق لإقامة الحجة عليهم، فهذا مما يدعم أسلوبنا في الدعوة إلى الله عَلَى، وإقامة الحجة على المعاندين والمخالفين.

- الإفادة من علوم العصر الحديث، كالطب، والهندسة، والوراثة، والميكانيكا، والفيزياء، والكيمياء، والجغرافيا، والبيولوجيا، وعلوم البيئة، والطب الشرعي، وعلوم الحاسب الآلي ومجالاته، وغير ذلك من العلوم، فمن المعلوم أن العلوم قد تطورت في عصرنا تطورًا هائلًا، وأصبح العلم يشق كل طريق من مجالات الحياة، وتعدّدت جوانب التخصص وتطورت الوسائل العلمية المختلفة، ولذا وجب الإفادة من هذه العلوم ومن تطبيقاتها في كثير من الدراسات، حتى ولو كان أصحابها من غير المسلمين، فإن الحكمة ضالة المؤمن فأنّى وجدها فهو أحق بها، وإنها يعرف الرجال بالحق، وقد يُجري الله الحق على لسان غير المسلم في أمر ما فينطق به.
- وبالنسبة إلى الشبهات التي أثارها أصحابها اعتراضًا على أحكام الله على وأوامره ونواهيه، فعلينا أن نبين الحكم من هذه الأوامر والنواهي، وأن نوضح المصالح التي تعود على الناس من هذه الأحكام، والوجوة العقلية من تشريعها للناس، فالشريعة \_ شئنا أم أبينا \_ نزلت على عقلاء \_ فالقضايا كالنسخ، والربا، والحدود، والزواج، والطلاق، والميراث، والإمامة، والحِسبة، والزكاة، والصوم، والقصاص، والحجاب، والجهاد، وكذا كثير من القضايا التي تتعلق بالمرأة ينبغي أن نبين وجه الحكمة فيها والمقاصد الشرعية من ورائها؛ فالشريعة الإسلامية مبناها على مصالح الناس والتيسير عليهم وتحقيق العدالة فيها بينهم، وهي خيرٌ كلها ومصلحةٌ كلها وعدلٌ كلها، ليس فيها ما يخالف العقل ولا الفطرة، بل كل ما فيها مما تواطأت عليه العقول الصحيحة، والفِطَر السليمة.

وبيان هذه الحِكم والمصالح أمر ضروري، خاصة ونحن نتحاور مع غير المسلمين، فلا يكفي أن نسرد أحكام الإسلام لهم دون بيان أهدافها وسمو غاياتها، وتعداد أوجه مصالحها ونبل مقاصدها.

• التركيز على خطاب العقل، فالعقل الذي يخاطبه الإسلام يقوم بأدوار أربعة: فهو الذي يميز الأضداد، ويوازن بين الأمور، ويدرك الحقائق، ويعصم الضمير، وهو ضد ذلك الجمود والعنت والضلال، ولذا وجدنا القرآن يصور لنا العوائق الكبرى للعقل، وهي: تقليد الآباء ﴿ بَلْ نَتَّبِعُ مَا آلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ (البقرة: ١٧٠)، ﴿ إِنَّا وَجَدّنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ يصور لنا العوائق الكبرى للعقل، وهي: تقليد الآباء ﴿ بَلْ نَتَّبِعُ مَا آلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ (البقرة: ١٧٠)، ﴿ إِنَّا وَجَدّنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ العوائق الكبرى للعقل، وهي تقليد أصحاب السلطة الدينية المخطئين في فهم الدين، قال تعالى: ﴿ النوبة: ٢١)، ثم الإرهاب الفكري كما قال فرعون: ﴿ مَا النوبة: ٣١)، ثم الإرهاب الفكري كما قال فرعون: ﴿ مَا

أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا آهَدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (١) ﴾ (عافر).

ولأجل هذا كله علينا أن نعتمد في حوارنا مع غير المسلمين على الاستدلال العقلي، فإنه أمر يتفق عليه العقلاء ولا ينكرونه.

- الوضوح والشمولية والاستقصاء في الرد، فقرب الدليل إلى عقل الإنسان وقلبه بعيدًا عن الجدل العقيم والسفسطة المملة والتفلسف الغامض، كل ذلك يؤدي إلى الإقناع والتسليم، وكذلك شمولية الرد واستقصاؤه لكل جوانب القضية المتنازع حولها، فكلها تعددت الأدلة وتآزرت فيها بينها حدث التكامل وتم الاقتناع الكامل، ولذا ينبغي تنويع الرد، والجمع بين الردود العقلية، والنقلية، والوجدانية، والعلمية... إلخ. وهذا من صميم منهج القرآن، حيث إن القرآن يراعي الفوارق البشرية بين أفراد الجنس البشري، من حيث الفهم والإدراك والذوق والإحساس، وتلك سنة الله تم خلفي في خلقه، ولذا نجد القرآن ينوع بيانه للناس حتى يكون له تأثيره في الناس على حسب ما يشعر به كل واحد منهم من قوة الأداء وسطوة القول وبواعث الإثارة، فمن كان قوي العقل نافذ البصيرة سديد الرؤية دعاه بها يقنعه من الآيات وما يلزمه من مبادئ العقل، ومن كان لوجدانه الغلبة على عقله كان استعمال المنهج الوجداني معه أجدى وأولى في هدايته والوصول إلى قلبه، وهكذا ينوع القرآن في خطابه للآخر من أجل الوصول إلى هدايته بأقرب سبيل، واضعًا في الحسبان اختلاف طاقات الإنسان وقدراته وما بينها من فروق.
- استخدام الأمثال القرآنية الصريحة والكامنة والمرسلة والواقعية والحياتية، والعلمية في الرد، فإن في الأمثال تقريرًا للأفكار وتوضيحًا لها.
  - دعوة غير المسلمين إلى تدبر القرآن والتفكر في معانيه.
- التركيز في القضية محل النزاع وعدم الخروج عنها إلى موضوعات فرعية؛ تـوفيرًا للوقـت وشـحذًا للـذهن وبُعدًا عن التشتت.
- عدم الالتفات إلى المزاعم الناشئة عن الظن والخرص والعناد والغرور، تلك التي لا تستند إلى أدنى دليل،
   فخير ردّ عليها ألا يُردّ عليها؛ لأن في إذاعتها بين الناس تعظيهًا لها وتسييرًا واشتهارًا.

والله من وراء القصد، وهو الهادي إلى سواء السبيل.



#### المحور الأول

#### شبهات وافتراءات على الله ﷺ

# أولا. شبهات تتعلُّق بقضيَّة الألوهيَّة والوحدانيَّة

# الشبهة الأولى

# دعوى اتِّخاذ الله ﷺ الولدَ (\*)

# مضمون الشُّبهة :

#### وجوه إبطال الشبهة:

١) الله مُنَزَّه عن اتخاذ الولد، ولا يليق بجلاله

(\*) الآيات التي وردت فيها الشّبهة: (البقرة/ ١١٦، الأنعام/ ١٠٠، يونس/ ٢٦، الكهف/ ٤، مريم/ ٨٨، ٩١، الصافات/ ١٥١، ١٥٢، التوبة/ ٣٠، النحل/ ٥٧، الأنبياء/ ٢٦). الآيات التي ورد فيها الردّ على الشبهة: (البقرة/ ١١٦، ١١٧، النساء/ ١٧١، ١٧١، الأنعام/ ١٠٠، ١٠١، يـونس/ ٦٨، الكهف/ ٤،٥، مريم/ ٣٠، ٥٣، ٥٩، الصافات/ ١٤٩: الكهف/ ٤،٥، مريم/ ٣٠، الإخلاص/ ١:٤، المؤمنون/ ١٥، الزمر/ ٤، التوبة/ ٣٠، الإخلاص/ ١:٤، المؤمنون/ ١٩، ١٤، النحسر/ ٢٠، الطور/ ٣٩، الزخرف/ ١١، ١٨، الأسراء/ ١١، الأنبياء/ ٢٦، الفرقان/ ٢، الجن/ ٣).

ذلك؛ لانتفاء إمكان المشاركة في الألوهية.

٢) كيف يكون لله ولد ولم يكن له زوج ينشأ الولد
 عن ازدواجه بها؟! وكيف يكون له ولد وهو لا كف له، والولد كف لوالده؟!

٣) الله غني عن الولد بذاته فلا حاجة له إلى الولـد
 كحاجة المخلوقين.

٤) ليس هناك دليل ولا برهان لأولئك المفترين
 على دعواهم.

لو أراد الله أن يتخذ ولدًا لاصطفى من يشاء،
 وما جعل ذلك إليهم.

#### التفصيل:

## أولا. الله ﷺ منزَّه عن الولد:

إنّ الله على تنزّه عن اتخاذ الولد وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، فهو على له ما في السهاوات وما في الأرض، وما بين ذلك من الأشياء، وهو الواحد الفرد الصمد، كلَّ شيء عبدٌ له وفقير إليه، وهو الغني عبًا سواه، فلا يصلح له ولا يليق به أن يتخذ ولدًا لجلاله وعظمته؛ لأنه لا كفء له مِن خلقه، قال على: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْنِ لَا يَنْ يَنْجُذَ وَلَدًا لِللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

يُشْرِكُونَ الله ﴿ (المؤمنون)، وقال الله الله هُوَ الله المؤرِثُ المؤرِثُ الله المؤرِثُ المؤرِثُ المؤرِثُ المؤرِثُ الله المؤرِثُ المؤرِثُ

وكلمة ﴿ سُبْحَكُنَهُ ﴾ التي تكررت في الآيات السابقة تفيد التنزيه مع التعجب مما ينافيه، فالذي يعرف الله ﷺ حق المعرفة ينبغي ألّا يصدر عنه مثل هذا القول الذي يفيد بأن لله على جنسًا يهاثله \_ حاشا لله \_ فإن قائل ذلك لا يكون على أدنى علم بالله ﷺ، وإنها يكون زاعمًا فيه المزاعم، وظانًّا فيه الظنون بغير الحق، فإنه سبحانه لا جنس له فيكون له ولد منه، وهذا الولـد الـذي نـسبوه إليه كلُّ لا بد أن يكون من العالم العلوي وهـ و الـسماء، أو من العالم السفلي وهو الأرض، ولا يصلح شيء منهما أن يكون مجانسًا له ﷺ؛ لأن جميع ما في الـسهاوات والأرض ملك له، قانتٌ لعزته وجلاله، خاضع لقهره مسخَّر لمشيئته، فإذا كانوا سواء في كونهم مسخَّرين لـــه بفطرتهم، منقادين لإرادته بطبيعتهم واستعدادهم، فلا معنى حينئذ لتخصيص واحـد مـنهم بالانتـساب إليـه وجعله ولدًا مجانسًا له ﷺ: ﴿ إِنكُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (مريم). نعم، اختصَّ الأنبياء \_ عليهم السلام \_ بالوحي، ولكن هـذا التخصيص لا يرتقي بـالمخلوق إلى مرتبـة الخـالق، وفي هذا ردٌّ على اليهود والنصاري في دعواهم أن عزيرًا أو المسيح ابن لله؛ إذ كيف يكون ولدًا لله، وهو لا يخلو إما أن يكون في السهاوات أو في الأرض، ولله ملك ما فيهما، ولو كان كما يزعمون لم يكن كسائر ما في السهاوات والأرض من خلقه وعبيده من حيث ظهـ ور

آيات الصنعة الربانية فيه.

ثانيًا. كيف يكون لله ولد ولم يكن له زوج ينشأ الولد عن ازدواجه بها؟! وكيف يكون له ولد وهو لا كفء له، والولد كفء لأبيه؟!

إن الله على بديع السهاوات والأرض، ولا شِبه له ولا نظير، وإذا كان هو المبدع للسهاوات والأرض، ولم يوصفا بكونها من ولده وإنها هما من خلقه وكذلك الملائكة، وأولى بهذا وأجدر ألّا يكون خلقه للمسيح من أم بغير أب مسوغًا لجعله ولدًا؛ إذ قصارى ذلك أن يكون إبداعًا ما، وأثر هذا الإبداع وهو المُبْدَع لا يُسمَّى ولدًا؛ إذ الولد ما كان ناشئًا عن ازدواج بين ذكر وأنشى من جنس واحد، وليس له على جنس فيكون له منه زوج، ولذلك قال على المنها السَمَوَة واللَّرَضُ اللَّه المنها المنها المنها المنها المنها المنها الله المنها ال

فكيف يكون له ولد وهو المبدع لكل شيء؟! والحال أنه لم يكن له زوج ينشأ الولد من ازدواجه كل بها، ولا معنى للولد إلا ما كان كذلك، وإنها صدور جميع الكائنات السهاوية والأرضية عنه صدور إيجاد إبداعي، فهو خلق كل شيء خلقًا ولم يلده ولادة، فها خرقتم له من الولد مخلوق له لا مولود منه، فإن خرجتم عن وضع اللغة وسميتم صدور المخلوقات عنه ولادة، فكل ما في السهاوات والأرض يكون من ولده، وحينئذ يفوتكم ما أردتم من تخصيص بعض المخلوقات بهذه المرتبة تفضيلًا لها على غيرها، ولا يقول أحد منهم بهذا، وعلى هذا فآية سورة الأنعام السالفة فيها استدلال على نفي الولد من وجوه:

١. أن من مبدعاته على السهاوات والأرضين، وهي

مبرَّأة عن الوصف بالولادة لاستمرارها وطول مدتها، فهو أُوْلَى بأن يتعالى عنها.

٢. أن الولد هو ما يتولد من ذكر وأنثى متجانسين،
 والله ﷺ منزَّه عن المجانسة.

٣. أن الولد كفء للوالد، ولا كفء له سبحانه؛وذلك لوجهين:

- أن كل ما عداه ﷺ مخلوق فلا يكافئه.
- أنه ش عليم بكل شيء، وغيره ليس كذلك بالإجماع.

# ثَالثًا. الله ﷺ غني بذاته عن الولد:

وذلك لأن كل ما في الوجود من العالم العلوي والسفلي مِلْكٌ وعبيدٌ له، لا يحتاج منها إلى شيء، ويحتاج إليه كل شيء، ولا يشبهه أو يجانسه منها شيء، قال الله تعالى: ﴿ سُبَحَننَهُ وَ الْغَنِيُ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ اللّهَ مَوْرَتِ وَمَا فَ اللّهَ مَوْرَتِ وَمَا فَ اللّهَ مَوْرَتِ وَمَا فَ اللّهَ مَوْرِ وَمَا الله في الْأَرْضِ ﴿ (بونس: ١٨)، فالإنسان قد يحتاج إلى الولد لأمور؛ منها بقاء ذِكْره به وبذريته، ومنها أنه قوة وعصبة له يعتز به هو وعشيرته، ومنها أن وجوده زينة له في داره يلهو به في صغره، ويفاخر به أقرانه في كبره، ومنها أنه يحتاج إليه ربا لقضاء مصالحه وقضاء موائجه، وقد يحتاج إلى بره ورفده عند عجزه أو فقره، والله ربا له يعتز بالى شيء من هذه المنافع؛ لأنه هو الغني عن كل شيء بذاته لذاته؛ أذلًا وأبدًا.

# رابعًا. بطلان دعوى هؤلاء المفترين لعدم قيام دليل عليها:

إن الدعوى الخالية من الدليل والعارية عن البرهان زعم وافتراء باطل لا أساس له من الصحة، وفي هذا من الجهل ما فيه، فهؤلاء المفترون ليس عندهم أي أثارة

من دليل أو برهان أو سلطان أو حجة على ما يـدَّعون، فلا دليل من علم أو وحي إلهي أو عقل يعارض تنزيــه الله عَلَى وغناه المطلق عن الولد وغيره، قال عَلَى: ﴿إِنَّ عِندَكُم مِن سُلْطَن ِ بَهٰذَآ ۚ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ الله الله الله الله الله الله الله وتعليت وتوبيخ على ما يزعمون بسبب الجهل والكفر، وفي هـذا دليـل على أن كل قول لا دليل عليه فهو جهالة وافتراء، وبهذا ردَّ الله عليهم دعواهم هذه في مواطن عدة من كتابه، ثم أمرهم الله بأن يجيئوا ببرهان يكون مستندًا إلى كتاب منزل من السماء يبين صدق ما ادَّعوه، فقال ﷺ: ﴿ فَأَنُّوا بِكِنْنِكُرْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ السَّ ﴾ (الصافات)، ولا يمكنهم أن يأتوا بشيء من ذلك دون شك؛ لأنه لا يستند إلى عقل ولا علم، بل لا يجوزه العقل بالكلية، وما هو إلا كذب عظيم، قال على: ﴿ مَّا لَمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِاَ بَآبِهِمْ كُبُرَتْ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفْرَهِهِمْ ۚ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ۞﴾ (الكهف)، وقال ﷺ: ﴿ لَّقَدْ جِنْتُمْ شَيْعًا إِذًا ١٠٠٠ ﴿ (مريم)، وقال أيضًا: ﴿ أَلآ إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَدَاللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ الصافات).

### خامسًا. استحالة إرادته ﷺ للولد:

بيَّن الله عَلَىٰ المؤلاء المفترين أنه لو أراد أن يتخذ ما تقوَّلوه عليه لاصطفى مَن شاء مِن عباده، وما جعله عَلَىٰ الله م، ولكنه سبحانه منزَّه عن الولد، وهذا شرط لا يلزم وقوعه ولا جوازه بل هو محال، وإنها قصد تجهيلهم فيها ادَّعوه وزعموه، قال عَلَىٰ: ﴿ لَوْأَرَادَ اللهُ أَن يَتَخِذَ فَيها الْأَصْطَفَىٰ مِمَّا يَغُ لُقُ مَا يَشَاهُمُ شُعُرَاللهُ أَلُوْمِدُ وقوعه ولا الشرط مستحيل وقوعه ولكما المناسلة المستحيل وقوعه ولكما المناسلة المستحيل وقوعه والمناسلة المناسلة المستحيل وقوعه المناسلة المناسلة المستحيل وقوعه

لمقصد المتكلم، فجوابه ممتنع لامتناع شرطه، فتنزه وتقدس سبحانه أن يكون له ولد، وهو قد قهر الأشياء فدانت له وذلت وخضعت، تعالى الله عمَّا يقول الظالمون علوًّا كبيرًا.

#### الخلاصة:

- الله ﷺ منزًه عن اتخاذ الولد، ولا يليق بجلاله
   ذلك؛ لانتفاء المشاركة في الألوهية.
- المشاهد والمعقول أن الولد ينشأ عن ازدواج بين ذكر وأنثى من جنس واحد، والله ليس كمثله شيء حتى يكون له منه زوج.
- المولى ﷺ لا كفء له، وهو غني عن الولد
   بذاته، فلا حاجة له إلى الولد كحاجة المخلوقين إليه.
- لو أراد الله أن يتخذ ولدًا الصطفى مَن يشاء،
   وما أوكل ذلك إلى هؤلاء الجاحدين.

#### adek Ky

# الشبهة الثانية

# دعوى أن الملائكةَ بناتُ الله ﷺ <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة:

ادَّعـى المـشركون أن الملائكـة بنـات الله، فجعلـوا الملائكة الـذين هـم عبـاد الـرحمن إناثًـا، ثـم عبـدوهم

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (النحل/ ٥٧، الزخرف/ ٥١، ٢٦، الأنعام/ ١٠٠). الطور/ ٣٩، الأنعام/ ١٠٠). الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الإسراء/ ٤٠، النحل/ ٥٠، ١٦، السطافات/ ١٤٩، ١٥٧، الزخرف/ ١٩، ١٦، ٢٠، الأنبياء/ ٢٢، ٢٩، الطور/ ٣٩، النجم/ ٢٢).

من دون الله. قال الله: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبْحَنَاهُۥ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴿ ﴾ (النحل)، وقال الله: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَاكَةِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنْكًا ﴾ (الزحرف: ١٩).

### وجوه إبطال الشبهة:

- ١) الله ﷺ لا ولد له أصلا، وهو مُنزَّه عن ذلك.
- ٢) المشركون لا يرضون البنات لأنفسهم فكيف
   يجعلونها لله؟!
- ٣) جعلهم الملائكة بنات الله هو كفر مبين بنعمة
   الله، وسوء أدب مع الله.
- علهم الملائكة بنات الله يتناقض مع إقرارهم بالربوبية لله تعالى.
- ه) لم يشهد المشركون خلق الملائكة، فكيف
   يحكمون بأنهم بنات الله؟!
- ٦) ليس للمشركين حجةٌ ولا دليلٌ على ما يدَّعون ويزعمون، وإنها يتبعون الظن والتقليد الأعمى للآباء.
- الملائكة عباد لله ﷺ مُكرَمون وله طائعون، ولم
   يأمروا أحدًا بعبادتهم من دون الله.

#### التفصيل:

# أولا. الله لا ولد له أصلا، وهو منزَّه عن ذلك:

لقد اجتمع على ضلالة أن الله اتخذ ولدًا ثلاث فرق: اليهود والنصارى ومشركو العرب؛ فقالت اليهود: عزير ابن الله، وقالت النصارى: المسيح ابن الله، وقال مشركو العرب: الملائكة إناث وهن بنات الله، وقد سبق أن بيّنا رد القرآن على اليهود والنصارى وكيف فنّد مزاعمهم وأدحض شبههم، وهنا نعرض كيف فنّد الله تعالى شبهة مشركي البرب وزعمَهم أن الملائكة بنات

وحين يعرض القرآن قولهم بلفظ ﴿ اَتَخَذَاللّهُ وَلَدًا ﴾ فإن هذا تعريض بالاستهزاء بهم وسخرية، فكلامهم غير ملتئم وحيث إنهم أثبتوا ولدًا لله ويقولون اتخذه الله والاتخاذ: الاكتساب، وهو ينافي الولدية و أذ الولدية تولّد بدون صنع، فإذا جاء الصنع جاءت العبودية لا محالة، وهذا التخالف هو ما يعبر عنه في علم الجدل بفساد الوضع، وهو أن يستنتج وجود الشيء من وجود ضده كها يقول قائل: القتلُ جناية عظيمة فلا تكفّر مثل الردة، وهذه حجة أولى أن تكون عليهم.

وأصل هذه المقالة بالنسبة إلى المشركين ناشئ عن جهالة، وبالنسبة إلى أهل الكتاب ناشئ عن توغلهم في سوء فهم الدين، وذلك حين توهموا أن التشبيهات والمجازات حقائق؛ فقد ورد وصف الصالحين بأنهم أبناء الله على طريقة التشبيه، وورد في إنجيل النصارى وصف الله تعالى بأنه أبو عيسى وأبو الأمة، فتلقفته عقول لا تعرف التأويل ولا تؤيد اعتقادها بواضح الدليل فظنته على حقيقته!

وقوله عن شنيع هذا القول، وفيه إشارة إلى أن الولدية نقص بالنسبة لله وإن كانت كهالًا في الشاهد؛ لأنها إنها كانت كهالًا في الشاهد من حيث إنها تسد بعض نقائصه عند العجز والفقر

وتسد مكانه عند الاضمحلال، والله تعالى منزَّه عن جميع ذلك، فلو كان له ولـد لآذن بالحـدوث وبالحاجـة إليه.

وكيف يتخذ الله ولدًا وكل ما في السهاوات والأرض من بديع صنعه، والكل خاضع لعظمته والأرض من بديع صنعه، والكل خاضع لعظمته والأرض من بديع صنعه والكل خاضع لعظمته انتفاء الولد؛ لأن الخضوع من شعار العبيد، أما الولد فله إدلال على الوالد؛ وإنها يبرُّ به ولا يُقنت، فكان إثبات القنوت كناية عن انتفاء الولدية بانتفاء لازمها لثبوت مُساوي نقيضه (۱).

# ثانيًا. المشركون لا يرضون البنات لأنفسهم، فكيف بهم يجعلونها لله؟!

هذا الادّعاء هو من قبائح المشركين الذين عبدوا مع الله غيره، فقد جعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثًا، وجعلوها بناتٍ لله، ثم عبدوها معه، فأخطئوا خطأ كبيرًا في كل مقام من هذه المقامات الثلاث، فنسبوا إليه فل الولد ولا ولد له، ثم أعطوه أخس القسمين من الأولاد في نظرهم وهو البنات، وهم لا يرضون هذا القسم لأنفسهم، ولهذا أنكر عليهم القرآن ذلك الافتراء في غير موضع، ومن ذلك قوله فل ذلك الافتراء في غير موضع، ومن ذلك قوله فل النحل، وقوله فل أيضًا: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ ٱلْبَنْتِ سُبْحَنَهُ وَلَهُم مّا يَشْتَهُوك الله النحل، وقوله فل أيضًا: ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُولَهُ ٱلأَنْفَى اللهِ اللهِ النجم).

فهــؤلاء المــشركون يختــارون لأنفــسهم الــذكور، ويأنفون من البنات التي نسبوها إلى الله ﷺ؛ ولــذا فـإن

۱. التحریر والتنویر، الطاهر ابن عاشور، دار سحنون، تـونس،
 د. ت، مج۱، ج۱، ص۱۸۶ بتصرف.

القرآن يحكي عنهم حالهم هذه إذا بُشِّر أحدهم بالأنثى، يقول ﷺ وَجَهُهُ مُسَودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْقَ ظَلَ وَجَهُهُ مُسَودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَ وَإِذَا بُشِرَ الْحَدُهُم بِالْأَنْقَ ظَلَ وَجَهُهُ مُسَودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَ النَّرَابِ أَلَا سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ﴿ فَ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فِي النَّرَابِ أَلَا سَاءً مَا يَعَكَمُونَ ﴿ فَ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فِي النَّرَابِ أَلَا سَاءً مَا يَعَكَمُونَ ﴿ فَ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فِي النَّرَابِ أَلَا سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ﴿ فَ عَلَى النَّالِ اللَّهُ عَلَى وَلِيهِ مَسُودًا كَثَيبًا مِن الهُم، وهو كظيم الله أنثى ظل وجهه مسودًا كثيبًا من الهم، وهو كظيم ساكت من شدَّة ما هو فيه من الحزن، ويكره أن يراه الناس فيتوارى منهم من سوء ما بُشِّر به، فإنه في هذه الخال إما أن يبقيها حية، ويجعلها مُهانة لا يورِّ ثها ولا يعتني بها، ويفضِّل أولاده الذكور عليها، وإما أن يتدها وهي حيَّة كما كانوا يصنعون في الجاهلية، فهذا هو هي حيَّة كما كانوا يصنعون في الجاهلية، فهذا هو موقفهم تجاه الأنثى.

والقرآن يرد على هؤلاء المفترين قائلًا لهم: أفمن تكرهونه هذه الكراهية وتأنفون منه لأنفسكم تجعلونه لله؟! فبئس الحكمُ ما حكمتم، وبئست القسمة هذه القسمة الجائرة، ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ۖ ﴿ النجم)، فلو اقسمتم أنتم ومخلوق مثلكم هذه القسمة لكانت جائرة باطلة، فكيف تقاسمون ربكم هذه القسمة؟!

كما ردَّ القرآن عليهم توهمهم هذا بأن بيَّن لهم أن المرأة ناقصة يُكمَّل نقصها بلبس الحُلي منذ أن تكون طفلة، وإذا خاصمت فلا عبارة لها، بل هي عاجزة عييَّة لا تستطيع الانتصار، فهي ناقصة الظاهر والباطن في الصورة والمعنى، فيكمل نقص ظاهرها وصورتها بلبس الحلي وما شابه؛ ليجبر ما فيها من نقص، كما قال أحد شعراء العرب:

وما الحَلْيُ إلا زينةٌ من نَقِيـصَةٍ

يُتَممُ مِن حُسْنٍ إذا الْحُسْنُ قَـصَّرَا

# وأمَّا إذا كانَ الجَهالُ مُوفرًا

كَحُسْنِكِ لَم يَحْتَجُ إِلَى أَنْ يُسزَوَّرَا فهل مَن كان شأنها كذلك تُنسب إلى الله العظيم؟! قال عَلَىٰ منكرًا عليهم هذه القسمة: ﴿ أَوَمَن يُنَشَّوُا فِ اللهِ الرَّرِف).

# 

إذا كان الله تعالى متخذًا أبناء، فها له يتخذ البنات ويصطفيهم هم بالبنين؟! وهل يليق أن يزعموا هذا الزعم لله عَلَى في حين أنهم يستنكفون ولادة البنات لهم ويستاءون من ذلك: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأُنثَى ظَلَ وَجَهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ النحل ).

أَمَا كان من اللياقة والأدب ألّا ينسبوا إلى الله مَن يستاءون هم إذا بُشِّروا به حتى ليسودَّ وجه أحدهم من السوء الذي يبلغ حدًّا يجلّ عن التصريح به فيكظمه ويكتمه وهو يكاد يتميز من هذا السوء؟!

أما كان من اللياقة والأدب ألّا يخصوا الله بمن يُنشَّا في الحلية والدَّعة والنعومة، فلا يقدر على جدال ولا قتال، بينها هم في بيئتهم عيتفلون بالفرسان والقوَّالين البلغاء من الرجال؟!

إنه يأخذهم بمنطقهم ويخجلهم، فكيف ينتقون ما يكرهون وينسبونه إلى الله؟! فهلل اختاروا ما يستحسنونه وما يسرّون له فينسبونه إلى ربهم إن كانوا لا بد فاعلين (١١)، وهذا كفر بنعمة الله بَيِّن لا شبهة فيه،

ا. في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق، مصر، ط١٦، ١٤٠٧هـ/ ١٤٠٨م، ج ٥، ص ٣١٨١ بتصرف.

قال ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَكُفُورٌ مُّبِينٌ ١٠٠٠ ﴾ (الزخرف).

رابعًا. جعلهم الملائكة بنات الله يتناقض مع إقرارهم بالربوبية لله ﷺ:

إن ما يدعيه هؤلاء المفترون من أن الملائكة بنات الله يتناقض مع ما يقرُّون به، فالمشركون مقرُّون بـأن الله خالق الأشياء كلها، ومع ذلك جعلوا له على شركاء في الألوهية، فكيف يستقيم أن يكون المخلوق إلمـّــا؟! كــــا جعلوا لله بنات، والبنوة تقتضي الماثلة في الماهية، وكيف يستقيم أن يكون لخالق الأشياء كلها بنات؟! فهن لا محالة مخلوقات له ﷺ، فإن لم يكنّ مخلوقات لزم أن يكنَّ موجودات بوجـوده، فكيـف يكـنَّ بناتـه؟! وإلى هـذا التناقض أشار القرآن، فقال على الله عَلَوا لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ. جُزِّءًا ﴾ (الزخرف: ١٥) اي: من مخلوقاته. فهم جمعوا بين اعتقاد حدوث الملائكة وهو مقتضي أنهـا عبــاد الله، وبين اعتقاد ألوهيتها وهو مقتضى أنهـا بنــات الله؛ لأن البنوة تقتضى المشاركة في الماهية.. وبعـد هـذا الإبطـال النظري اليقيني لمعتقدهم الفاسد يسوق القرآن الكريم دليلًا جدليًّا بدهيًّا يدحض ما زعموا، قال تعالى: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَىٰكُمْ مِٱلْبَنِينَ ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَانِ مَثَالَاظَلُّ وَجْهُهُ. مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمُ ﴿ الزخرف).

فإذا بطل معتقدهم أن الملائكة بنات الله؛ لأنه ينافي الكهال الذي تقتضيه الألولهية، أنكر عليهم أن يجعلوا الإناث المكروهة عندهم أبناء الله(١).

وعليه فإن الملائكة عباد الله ونسبة بنوتهم له كال معناها عزلهم من صفة العبودية، وتخصيصهم بقرابة خاصة بالله، وهم عباد كسائر العباد، ولا مقتضى لتخصيصهم بصفة غير صفة العبودية في علاقتهم برجم وخالقهم، وكل خلق الله عباد له (٢).

# خامسًا. لم يشهد المشركون خلق الملائكة الكرام، فكيف يحكمون بانهم بنات الله؟!

يبين القرآن مدى افتراء هؤلاء القوم وتقولهم على الله على المكتبكة إنكنا وَهُمْ شَنهِدُونَ الله المكتبكة إنكنا وَهُمْ شَنهِدُونَ الله المكتبكة الرَّعَنِ إنكنا ويقول على: ﴿ الْمُلَتبِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبْدُ الرَّعَنِ إِنكا الشَهِدُولُ عَبْدُ الرَّعَنِ إِنكا أَشَهِدُولُ عَلَيْهُمْ سَتُكُنبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ الله المنتقبة المشركون خلق الملائكة (الزخرف)، فهل شاهد هؤلاء المشركون خلق الملائكة فحكموا عليهم بأنهم إناث؟! لا شيء من ذلك قطعًا، ولكنهم أفّاكون مفترون كذّابون، يقولون على الله ولكنهم أفّاكون مفترون كذّابون، يقولون على الله الكذب وهم يعلمون.

فالرؤية حجة ودليل يليق بصاحب الدعوي أن يرتكن إليه، وما يملك هؤلاء أن يزعموا أنهم شهدوا خلق الملائكة، ولكنهم يشهدون بهذا ويدَّعونه فليحتملوا تبعة هذه الشهادة التي لم تكن عن حضور ومشاهدة: ﴿ سَتُكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾.. ثم يتابع القرآن هذه الفِرْيَة وما يصوغونه حولها من جدل واعتذار: ﴿ وَقَالُوا لَوَ شَاءَ ٱلرَّحْنَنُ مَا عَبَدَّنَهُم مَّ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ اللهِ الزخرف).

إنهم يهربون حين تحاصرهم الحجج، وتتهافت بين

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١١،
 ج ٢٥، ص١٧٦: ١٧٩ بتصرف.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج ٥، ص٣١٨١.

أيديهم الأسطورة؛ فيحيلون على مشيئة الله، يزعمون أن الله راضٍ عن عبادتهم للملائكة، ولو لم يكن راضيًا ما مكَّنهم من عبادتهم ولمنعهم من ذلك منعًا! وهذا القول احتيال على الحقيقة، فإن كل شيء يقع في هذا الوجود إنها يقع وفق مشيئة الله، هذا حق؛ ولكن من مشيئة الله أن جعل للإنسان قدرة على اختيار الهدى، أو اختيار الضلال وكلَّفه اختيار الهدى ورضيه له ولم يرضَ له اختيار الكفر والضلال، وهم حين يحيلون على مشيئة الله إنها يخبطون خبط عشواء؛ فهم لا يوقنون بأن الله أراد لهم أن يعبدوا الملائكة (۱)، والقرآن في هذا إنها ينظر لمنهج علمي سديد، ويضع قاعدة علمية لا يختلف عليها أحد، وهي: طرح الدعاوى القائمة على الظن والخرص. وبذلك هَدَمَ هذه الدعاوى لأنها غير مبنية على علم ويقين.

# سادسًا. المشركون ليس لديهم حجة ولا دليل على ما يدّعون ويزعمون:

فمن أين يأتيهم اليقين وهم إنما يتبعون الأوهمام والظنون؟! ولذا يستنكر الله عليهم ذلك بقوله: ﴿ أَمْ ءَانَّيْنَاهُمْ كِتَنَبًا مِن قَبْلِهِ، فَهُم بِهِ، مُسْتَمْسِكُونَ الزخرف)، فهل عندهم من كتاب يستندون إليه في دعواهم، ويستمسكون بها فيه من حقائق، ويرتكنون إليه في عبادتهم؟! وهكذا يسد عليهم الطريق من هذه الناحية، ويوحي إليهم كذلك أن العقائد لا يُخبط فيها خبط عشواء، ولا يُرتكن فيها إلى ظن أو وهم؛ إنها تُستسقى من كتاب من عند الله يستمسك به من يؤتاه.. وعند هذا الحد يكشف عن سندهم الوحيـد في اعتقـاد هذه الأسطورة المتهافتة التي لا تقوم على رَوِيَّة، ومزاولة هذه العبادة الباطلة التي لا تستند إلى كتاب، قال تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا ءَاجَاءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم مُهَمَّدُونَ الله الزخرف)، وهي مَقُولةٌ تدعو إلى السخرية فضلًا عن أنها متهافتة لا تستند إلى قـوة، إنهــا مجرد المحاكاة ومحض التقليـد بــلا تــدبر ولا تفكــر ولا حجة ولا دليل، وهي صورة مزرية تشبه صورة القطيع يمضي حيث هو منساق، فلا يسأل إلى أين يمضي، ولا يعرف معالم الطريق! فلا بد من تدبر وتفكر ثم اختيار

١. المرجع السابق، ص٣١٨٢.

مبني على الإدراك واليقين (١).

### سابعًا. الملائكة عباد لله مكرمون وله طائعون:

إن الملائكة هم عباد لله مكرمون عنده في منازل عالية ومقامات سامية، وهم له في غاية الخضوع طائعون قولًا وفعلًا، قال ﷺ: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونِ الله يَسْبِقُونَهُ، بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ. يَعْمَلُونَ اللهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ۞ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمَّ إِنِّتِ إِلَٰهُ مِّن دُونِهِ عَنَالِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّهُ كَنَالِكَ نَجْزِي ٱلطَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (الأنبياء). ففي هذه الآيات رد بليغ على هؤلاء المشركين ببيان حقيقة الملائكة وطبيعتهم، فهم ليسوا بنات الله كما يزعمون: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُّكُرَمُونَ ﴾ عند الله، لا يقترحون عليه شيئًا تأدبًا وطاعة وإجــلالًا، وإنها يعملون بأمره لا يناقشون، ولا يتقدمون بالشفاعة إلا لمن ارتضاه الله ورضى أن يقبل الشفاعة فيه، وعلم الله بهم محيط، وهم بطبيعتهم خائفون من الله مشفقون من خشيته ـ على قربهم وطهارتهم وطاعتهم التي لا استثناء فيها ولا انحراف عنها، وهم لا يدَّعون الألوهية قطعًا، ولو ادَّعوها ـ جدلًا ـ لكان جـزاؤهم جـزاء مَـن يدعى الألوهية كائنًا مَن كان، وهو الخلود في جهنم، فذلك جزاء الظالمين الذين يدَّعون هذه الدعوى الظالمة الحائدة عن كل حق في هذا الوجود! وهكذا تبدو دعوى المشركين في صورتها هذه واهية مستنكرة مستبعدة، لا يدَّعيها أحد، ولو ادَّعاها لـذاق جزاءها الأليم! كما يتبين للوجدان مشهد الملائكة وهم طائعون

لله، مشفقون من خشيته، بينها المشركون يتطاولون ويدَّعون (٢٠)!

و بعد أن بيَّن لهم القرآن حقيقة الملائكة، وأن عبادتهم من دون الله ضلال وكفر، وأنهم \_أي هـؤلاء المشركين \_ إنها يتبعون الظن ولا يستندون إلى برهان من وحي أو دليل من علم، وهم يعلمون ذلك كله ويقرّون به في دواخلهم، كما بيَّن لهم أن اتباع الآباء وتقليدهم بلا دليل ليس بحجة... بعد ذلك كله أوعدهم القرآن بـأن الله سيواجههم يوم القيامة بالملائكة الذين كانوا يعبدونهم من دون الله؛ فتتبرأ الملائكة منهم ومن عبادتهم لهم، فالملائكة لم يأمروا هؤلاء المشركين بعبادتهم من دون الله، وما كان ينبغي للملائكة أن يتخذوا من دون الله أولياء، وهم أخوف الخلق لله وأعبدهم له ﷺ: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَتَوُلِآءِ أَمْ هُمْمَ صَكَلُواْ ٱلسَّبِيلَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ مَاكَانَ يَلْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَا ٓ وَلَكِن مَتَّعْتَهُمْ وَءَاكَآءَ هُمْ حَتَّىٰ نَسُوا ٱلذِّكَرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ۞ ﴾

والاستفهام في قوله على: ﴿ ءَأَنتُم أَضَلَتُم السَفهام تقريري للاستنطاق والاستشهاد، والمعنى: النتم أضللتموهم أم ضلوا من تلقاء أنفسهم دون تضليل منكم؟ فيتبرءون من عبادتهم لهم، ويشهدون عليهم بكفرانهم نعمة الله وإعراضهم عن القرآن، وتكذّبهم الملائكة فيها نسبوه إليهم من أنهم أمروهم بالضلالات؛ حيث قالوا: ﴿ سُبْحَننَكُ ﴾، وهو تعظيم بالضلالات؛ حيث قالوا: ﴿ سُبْحَننَكُ ﴾، وهو تعظيم

٢. المرجع السابق، ص٣١٨٢ بتصرف.

لله تعالى في مقام الاعتراف بأنهم ينزهون الله عن أن يدَّعوا لأنفسهم مشاركته في الألولهية.

#### الخلاصة:

- الحكم على الشيء فرع عن تصوره، ولم يشهد المشركون خلق الملائكة حتى يحكم وا عليهم بكونهم إناثًا.
- المشركون يأنفون من إنجاب البنات ولا يرضونها لأنفسهم، فكيف يجعلونها لله ﷺ؟!
- الملائكة أجسام نورانية، ولا يستطيع البشر رؤيتهم، وهم عباد لله تبارك وتعالى مكرمون، وله طائعون.
- إن كون المخلوق عبدًا ينافي دعوى كونه إلها أو ابن إله أو جزءًا من إله؛ فلا يصح عقلًا أن يجتمع المقامان ـ العبودية والألوهية ـ في ذات واحدة.

# AND BUS

#### الشبهة الثالثة

# دعوى أن في ضرب الله الأمثال بالشيء المُحتقَر كالبعوضة والذباب منقصةمن قدره $^{(*)}$ $^{ ext{@}}$

#### مضمون الشبهة:

يعترض المنافقون والمشركون على بعض الأمثال التي ضربها الحقَّ عَلَى ويقولون: الله أعلى وأجلُّ من أن يضرب الأمثال بهذه الأشياء الصغيرة المحتقرة قال عَلَى فَهُ اللهُ اللهُ

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ١) الله خالق كل شيء وهو أعلم بخلقه.
- ٢) الأمثال التي ضربها الله ﷺ تحمـل الكثـير مـن
   الحِكَم والمواعظ ومنها:
- ابتلاء من الله للناس لتمييز المصدقين من اللكذبين.
  - تقريب الفكرة إلى ذهن السامع.
  - تمييز العالمين الذين يعقلونها من غيرهم.
    - الاتعاظ والاعتبار.
  - ٣) في الأشياء التي يُظَنُّ أنها تافهة حِكَمٌ عظيمة.

١. المرجع السابق، ص١٩١١ بتصرف.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢٦، العنكبوت/ ٤٣، الحج/ ٧٣، الحشر/ ٢١).

ق "ضرب الأمشال في القرآن الكريم" طالع: الشبهة السادسة، من الجزء الثاني عشر (عصمة القرآن وكماله).

#### التفصيل:

### أولا. الله خالق كل شيء وهو أعلم بخلقه:

لقد أنكر المشركون والمنافقون واليهود على الله الله الله الله الأمشال بالمحقَّرات كالذباب والعنكبوت، محتجين بأنه لا يليق بالله الله الأمشال بهذه الأشياء الحقيرة.

وقد دحض الله شبهتهم هذه، وأوضح أنه لا يستحي أن يُمثِّل بأي شيء صغيرًا كان أو كبيرًا؛ لأن الله عَلَى خالق كل شيء، ولله في خلقه شئون، وهو أعلم بمن خلق: ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَيِرُ ﴿ اللّهِ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَيِرُ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الله الله الله ومن شاء من خلقه، ويضربه مثلًا للناس يهتدون به، وليس شاء من خلقه، ويضربه مثلًا للناس يهتدون به، وليس هذا نقصًا في جانب الألوهية فيستحيي من ضربه مثلًا، بل إن من الكهال والفضل أن يجعل الله في المخلوقات الضعيفة والمحتقرة في العرف كالبعوض وغيره فوائد ومنافع.

قال الله تعالى رادًا عليهم زعمهم وادِّعاءهم هذا: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ (البقرة: ٢٦)، والبعوضة هي صغيرة البق، والمراد بر ﴿ فَمَافَوْقَهَا ﴾؛ أي: ما هو أكبر منها، وقيل: ما دونها في الصغر.

ومعنى الآية: إن الله تعالى لا يترك ضرب المشل بالبعوضة، تَرْكَ مَن يستحي أن يتمثل بها لحقارتها؛ أي لا يستصغر شيئًا يضرب به مثلًا، ولو كان في الحقارة والصغر كالبعوضة؛ فهو كها لا يَسْتَنْكِف (١) عن خلقها،

وغير ذلك من أمثال الكتاب العزيز، في استنكره السفهاء وأهل العناد والمراء، واستغربوه \_ من أن تكون المحقرات من الأشياء مضروبًا بها المثل \_ ليس بموضع للاستنكار والاستغراب، فالتمثيل إنها يُصار إليه لما فيه من كشف المعنى، ورفع الحجاب عن الغرض المطلوب، وتقريب المتوهم من المشاهد، فإن كان المتمثّل له عظيًا كان المتمثّل به مثله، وإن كان حقيرًا كان المتمثّل به كذلك، فليس العظم والحقارة في المضروب به المثل، إلا أمرًا تستدعيه حال المتمثّل له، ومن ثَمَّ يعمل الضارب للمثل على حسب تلك القضية، ألا يعمل الضارب للمثل على حسب تلك القضية، ألا ترى إلى الحق لما كان واضحًا جليًّا أبْلَج (٢)، كيف تمثل له بالضياء والنور؟ وإلى الباطل لما كان بضد صفته كيف تمثل له بالظلمة (٢).

وهذا كله معلوم لدى القوم ولكنه العجز والعناد؛

٢. أَبْلَج: بيِّن سافر، وفي المثل: الحق أبلج والباطل لجلج.
 ٣. محاسن التأويل، القاسمي، دار الحديث، القاهرة، ط١، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣.

١. يَسْتَنُكِف: يمتنع أَنْفَةً وحَمِيَّة واستكبارًا.

إذ إن الآيات السابقة اشتملت على تحدي البلغاء بأن يأتوا بسورة من مثل القرآن، فلما عجزوا عن معارضة النظم سلكوا في المعارضة طريقة الطعن في المعاني فلبسوا على الناس بأن في القرآن من سخيف المعنى ما يُنزَّه عنه كلام الله؛ ليصلوا بذلك إلى إبطال أن يكون القرآن من عند الله، وذلك بإلقاء الشك في نفوس المؤمنين، وبذر الخصيب في نفوس المشركين والمنافقين.

واستنكار ضرب المثل بالذباب والعنكبوت وغير ذلك من الأشياء المحقَّرة إنها كان على لسان اليهود والمشركين؛ فاليهود قالوا ذلك حسدًا وحقدًا ومكابرة وتجاهلًا؛ لأنهم كانوا أشد المعاندين، وقد شاع بينهم التشاؤم والغلوُّ في الحذر من مدلولات الألفاظ، لذلك قال مَنْ الله وما يُضِلُ بِمِ إلاّ الفنسِقِينَ الله ود، وأما يَنعُفُونَ عَهْدَالله الله (البقرة)، وهذه صفة اليهود، وأما مشركو العرب، فقد استنكروا ذلك مع علمهم بوقوع مثله في كلام بلغائهم، كقولهم: أجرأ من ذبابة، وأسمع من قُراد، وأطيش من فراشة، وأضعف من بعوضة. وما ذلك إلا مكابرة ومعاندة، فإنهم لما غُلبوا بالتحدي وعجزوا عن الإتيان بسورة من مثله تعلقوا في معاذيرهم بهذه السفاسف، والمكابر يقول ما لا يعتقد، والمحجوج المبهوت يستعوج المستقيم ويخفي يعتقد، والمحجوج المبهوت يستعوج المستقيم ويخفي الواضح (۱).

# ثانيًا. فوائد ضرب الأمثال في القرآن:

ابتلاء الناس لتمييز المصدقين من المكذبين:
 يوضح الله ﷺ أن ضرب الأمثال في القرآن صغيرها

وكبيرها، إنها هو ابتلاء من الله للناس واختبار لهم؛ ليميز أهل الإيهان والتصديق من أهل الضلالة والكفر، فهو إضلال لقوم وهداية لآخرين، قال الله وفأمًا الذين عَامَنُوا فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِهِمَ وَأَمَّا لَذِينَ عَامَنُوا فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِهِمَ وَأَمَّا لَذِينَ حَكَفَرُوا فَيَعَلَمُونَ مَاذَا أَرَادَ الله بِهَاذَا مَثَلاً لَذِينَ حَكَفَرُوا فَيَعُولُونَ مَاذَا أَرَادَ الله بِهَاذَا مَثَلاً يُضِلُ بِهِ عَلَيْ وَيَهْدِي بِهِ عَكِثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلّا يُضِلُ بِهِ عَلَيْ (البقرة).

فالمشل إذا جاء في كتاب الله على ازداد به المؤمن هداية وتوفيقًا وإيمانًا بإذن الله؛ حيث يصدِّقه المؤمن ويعلم أنه من عند الله، وأما الكافر والمنافق والفاسق، فإذا ضرب الله على المثل ارتاب فيه وتحير وتردّد في أمره واعترض، فينصرف عن القرآن؛ فيصرف الله قلبه عنه، كما قال على المشكر أو أصرَف الله قلوبهم بِأنَهُم كما قال على المنافقين واليهود وقبح ما نطقوا به؛ إذ هو ضلال المنافقين واليهود وقبح ما نطقوا به؛ إذ هو ضلال وفسق.

Y. تقريب الفكرة إلى ذهن السامع: بحيث يتصوّر أن هذا الأمر الذي يسمعه كأنه مجسَّد أمامه، فالأمثال تبرز المعقول في صورة المحسوس الذي يلمسه الناس فيتقبله العقل؛ لأن المعاني المعقولة تستقر في الذهن إذا صيغت في صورة حسية قريبة الفهم.

وهذا نراه كثيرًا في القرآن الكريم والسنة النبوية، فكلما أراد الحق الله أن يبين شيئًا ضرب له مثلًا، وكلما أراد رسول الله على أن يوضح شيئًا لأصحابه أو لغيرهم ضرب لهم مثلًا.

ومن ذلك ما ضربه الله مثلًا لحال المنفق رياءً؟ حيث لا يحصل من إنفاقه هذا على شيء من الثواب،

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١،
 ج١، ص٣٥٧: ٣٥٩ بتصرف.

فقال عَلَىٰ: ﴿ فَمَثَلُهُ, كَمَثَلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ فَتَرَكَهُ، وَابِلُ فَرَكَهُ، وَابِلُ فَرَكَهُ، وَابِلُ فَرَكَهُ، وَابِلُ فَرَكَهُ، وَابِلُ فَرَكَهُ، وَالْمَدَةُ وَمَاكَسَبُوا ﴾ فَرَكَهُ، والبقرة: ٢٦٤).

وهكذا تقرب الأمثال الفكرة إلى ذهن السامع

وتكشف الحقائق وتعرض الغائب في معرض الحاضر،

3. ومن فوائد المثل أيضًا أنه يُضرب للعظة والتذكرة: فالأمثال أوقع في النفس وأبلغ في الوعظ وأقوى في الزجر، وأقوم في الإقناع، وقد أكثر الله الله الله من ذكر الأمثال في القرآن للتذكرة والعبرة، قال الله والقدّ ضَرَبْنَا لِلنّاسِ في هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمُ مَنْ لَكُمْ رُبُنَا لِلنّاسِ في هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمُ مَنْ لَكُمْ رُبُنَا لِلنّاسِ في هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمُ مَنْ لَكُمْ وقد تمثّل النبي في حديثه يكثير من الأمثال، واستعان بها الداعون إلى الله في كل عصر لنصرة الحق وإقامة الحجة، كما يستعين بها المربون عصر لنصرة الحق وإقامة الحجة، كما يستعين بها المربون

١. مباحث في علوم القرآن، منَّاع القطَّان، مكتبة وهبة، القاهرة،

ط۱۲، ۱۲۲۵هـ/ ۲۰۰۶م، ص۲۸۱.

٢. المرجع السابق، ص٢٨٣.

ويتخذونها من وسائل الإيضاح والتشويق، كما يعدونها من وسائل التربية؛ حيث استخدامها في الترغيب أو التنفير، وفي المدح والذم(٢).

فالمثل في كلام رب العالمين ليس نقصًا في جانبه في المائل في كلام رب العالمين ليس نقصًا في جانبه في وإنها هو حق؛ لأنه مبين للحق ومقرر له وسائق إلى الأخذ به بها له من التأثير في النفس، وذلك أن المعاني الكلية تُعرض للذهن مجملة مبهمة؛ فيصعب عليه أن يحيط بها وينفذ فيها فيستخرج سرَّها، والمثل هو الذي يفصّل إجمالها ويوضح إبهامها، فهو ميزان البلاغة وقسطاسها ومشكاة الهداية ونبراسها ".

# ثَالثًا. في الأشياء التي يُظن أنها حقيرة وتافهة حِكَم عظيمة:

إن الله لا يضرب المثل بشيء تافه أو حقير كما يظن هـؤلاء بنظرهم القـاصر، ولـو أنهم تفكروا في هـذا المخلوق الضعيف لأبصروا فيه طلاقة قـدرة الله تعـالى المخلوق الضعيف لأبصروا فيه طلاقة قـدرة الله تعـالى التي لا حدود لها؛ ولبيان ذلك علينا أن ننظر إلى المشل الذي ضربه الله في قولـه على الله والمناه الله في قولـه على الله والمناه الله عنه المناه والمعوضة قيل: هي صغيرة البَـق، وتطلق أيـضًا على فالبعوضة قيل: هي صغيرة البَـق، وتطلق أيـضًا على الناموس المعروف عند الناس، والبـق حيـوان صغير شديد اللسع منتن الرائحة، ضعيف جـدًا قـد يُقتـل بمجرد اللمس، ويكون بجـدران بعض الـدور وفي بمجرد اللمس، ويكون بجـدران بعض الـدور وفي فرشها، وإذا ضُغِط عليه بضاغط انفجر دمًا، وهـو من عجيب خلق الله عنه، فإنه في غايـة الـصغر، ولـه سـتُ

۳. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، دار المعرفة، بیروت، ط۲،
 ج۱، ص۲۲۷ وما بعدها.

أرجل وأربعة أجنحة وذنب وخُرطوم مجوَّف، وهو مع صغره يغوص خرطومه في جلد الفيل والجاموس والجمل فيبلغ منه الغاية، "فكان يجب أن يفطنوا إلى أن هذه البعوضة دقيقة الحجم خَلْقها معجزة؛ لأن هذا المخلوق الدقيق وضع الله على فيه كل الأجهزة اللازمة له في حياته.. فالحق على حينها ضرب المثل بالبعوضة فها فوقها؛ أي: بها هو أقل منها حجها أراد أن يلفتنا إلى دقة الخلق.. فكلها لطف الشيء وصغر حجمه احتاج إلى دقة الخلق..

"فالله رب الصغير والكبير، وخالق النحلة والفيل، والمعجزة في البعوضة هي ذاتها المعجزة في الفيل: إنها معجزة الحياة.. معجزة السر المغلق الذي لا يعلمه إلا الله، على أن العبرة في المثل ليست في الحجم والشكل، إنها الأمثال أدوات للتنوير والتبصير، وليس في ضرب الأمثال ما يعاب وما من شأنه الاستحياء من ذكره، والله جلّت حكمته يريد اختبار القلوب وامتحان النفوس"(٢).

وعلى الرغم من أن الله على قد مثّل بالذباب \_ وهـ و من أضعف مخلوقاته، فإن الإنسان يعجز عـن مقاومته والانتصار منه لو سلبه شيئًا، قـال على: ﴿ وَإِن يَسَلَّتُهُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

على ذلك السر المعجز، سر الحياة فاستوى في استحالة خلقه مع غيره؛ ولكن الأسلوب القرآني المعجز يختار الذباب الحقير؛ لأن العجز عن خلقه يلقي في الحسل ظل الضعف أكثر مما يلقيه العجز عن خلق الجمل والفيل، وذلك دون إخلال بالحقيقة في التعبير. وهذا من بدائع الأسلوب القرآني العجيب.. ثم يخطو القرآن خطوة أوسع في إسراز ضعفهم المزري: ﴿ وَإِن يَسَلَّبُهُمُ اللَّهِ السّنقاذ شيء من الذباب حين يسلبها إياه... وكم من شيء يسلبه الذباب من الناس، فلا يملكون ردّه. وقد اختير الذباب بالذات لأنه ضعيف محتقر، وهو في الوقت ذاته يحمل أخطر الأمراض ويسلب أغلى النفائس، يسلب العيون والجوارح، وقد يسلب الحياة والدوسنتاريا والرمد.

ثم انظر مثلًا إلى الأموال الطائلة التي تنفق في مكافحة هذه البعوضة وغيرها مما هو أصغر حجمًا منها، ومع ذلك لم يستطع المسئولون بأجهزتهم وأموالهم ووسائلهم القضاء عليها، فهل بعد ذلك ينكر هؤلاء

٣. المرجع السابق، ج٤، ص٢٤٤٤ بتصرف.

١. تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، أخبار اليوم،
 القاهرة، ط١، ١٩٩٩م، ج١، ص١٢١ بتصرف.

لق قلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٠٥ بتصرف.

الجِنُّ يعلمون كـذب المشركين في دعـواهم؛ فـإنهم

هناك بعض الآراء لأهل التأويل في معنى النسب

الذي أخبر الله كلُّك أن المشركين جعلوه له سبحانه، فقال

بعضهم: هو أنهم \_يقصد المشركين \_قالوا: إن الله

وإبليس أخوان. وقال بعضهم: هو أنهم قالوا: الملائكة

بنات الله. والجِنَّة هي الملائكة، وقالوا: إن الله تزوج من

الجن فخرج منها الملائكة. وقدرد الله على عليهم

دعواهم هذه بأن أعلمهم أن الجِّنة أنفسهم يعلمون أنهم

سوف يشهدون الحساب ويحضرونه، وهم يعلمون

كذب المشركين في افترائهم على الله، وسوف يجازون

على ذلك بالإحضار للعـذاب، والإحـضار إذا أُطلـق

فالمراد به العذاب؛ ولذا فهم يتبرءون من هذه النسبة، لما

يعلمون من أنهم من أهل السعير، لا من عالم الأرواح

الطاهرة، فيها بيال هيؤلاء المشركين يَبْرِفون (١) بيها لا

يعرفون؟! قال عَلَى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ

الصانات)، فالمراد بالجنَّة هنا هم الشياطين وليس

الملائكة كما يرى بعضهم؛ إذ إن خلق الملائكة من نور لا

من نار كالجن، والملائكة معصومون ولا يتناسـلون ولا

يتصفون بذكورة ولا أنوثة بخلاف الجن(٢).

يشهدون الحساب ويحضرون العنداب، والله عَلَىٰ منزَّه

الجن يعلمون كذب المشركين في دعواهم:

وجه إبطال الشبهة:

عن كل نقيصة.

التفصيل:

المنافقون والمشركون واليهود ضرب الأمثال في القرآن الكريم؟!

#### الخلاصة:

- المولى ﷺ هو الخالق لكل شيء، وهو أعلم بما يُصْلِح هذا الخلق وما يفسده، وفي خلق الأشياء التي يُظن أنها حقيرة وتافهة حكم عظيمة.
- الأمثال التي ضربها الله ﷺ في القرآن تحمل الكثير من الحِكم والمواعظ، ومن ذلك:
- الاتعاظ وتقريب الفكرة وتمييز العالمين الـذين يعقلونها من غيرهم.
- معييز أهل التصديق من أهل التكذيب ساعة ابتلاء الله للناس.
  - بيان طلاقة قدرة الله ﷺ التي لا حدود لها.

# الشبهة الرابعة

# ادِّعاء أنَّ بين الله والجِنَّة نسبًا ﴿\*)

#### مضمون الشبهة:

لـًّا قال المشركون: إن الملائكة بنات الله، قال لهم أبو بكر الله الله الله الله الله الله المراه المجارة المجارة المجارة المحاتم المحاتم المراه المحاتم المراه المحاتم المراه المحاتم المراه المحاتم المراه المحاتم ال وزعمت طائفة أخرى منهم أن الله على هو وإبليس أخوان! تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا، قال على الخوان! ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ، وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا ﴾ (الصافات:١٥٨).

(\*) الآية التي وردت فيها الشبهة: (الصافات/ ١٥٨).

الآيتان اللتان ورد فيهما الـرد عـلى الـشبهة: (الـصافات/ ١٥٩،

#### ١. يَهْرِف: يهذي ويَخْلِط في كلامه.

٢. محاسن التأويل، القاسمي، مرجع سابق، ج٨، ص١١٣، ۱۱۶ بتصرف.

ولعل ظاهر العلم في الآية حاصل للجِنَّة فيما مضى، ويجوز أن يكون من استعمال الماضي في موضع المستقبل لتحقيق وقوعه، كقوله على: ﴿ أَنَى أَمَرُ اللهِ ﴾ (النحل:١)، أي: ستعلم الجِنَّة ذلك يوم القيامة، والمقصود أنهم \_ أي هؤلاء المشركين \_ يتحققون ذلك ولا يستطيعون دفع العذاب عنهم؛ فقد كانوا يعبدون الجنَّ لاعتقاد وجاهتهم عند الله بالنسب الذي توهموه لهم، ولو كان بينهم وبين الله نسب، أو كانوا شركاء له في وجوب الطاعة لما عذَّهم.

ويُتبع الله ﷺ حكاية قولهم الباطل بها يتضمن تنزيه ﷺ عها نسبوه إليه، فقال: ﴿ سُبْحَنَ ٱللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴿ سُبُحَنَ ٱللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴿ سُ الصافات )، فعجيب أن يخطر أمر مثل ذلك على بال ويحدَّث به نفسًا، فضلًا عن أن يجعله معتقدًا ويتظاهر به مذهبًا، وهو تنزيه يوحي بتسفيه أحلامهم وتجهيل نفوسهم واستركاك عقولهم، فلا نسبة تقتضي النسب بوجه ما فضلًا عن استحالة ذلك عقلًا (۱).

#### الخلاصة:

إن زعم المسركين أن هناك نسبًا بين الله والجِنّة هو مجرد هذيان منهم لا دليل عليه، والجِنَّة أنفسهم يعلمون كذب هؤلاء المشركين، وسيتبرءون منهم يوم القيامة، فلو كان بينهم وبين الله نسب لدفعوا عن أنفسهم وعن أتباعهم العذاب: ﴿ سُبَحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ الإسراء).

# 30 5k

 ۱. الكشاف، الزمخشري، الدار العالمية، بيروت، د. ت، ج٣، ص٣٥٥ بتصرف.

## الشبهة الخامسة

# إنكار تفرد الله ﷺ بالألوهية والوحدانية (\*)

### مضمون الشبهة :

ينكر المشركون تفرد الله وكان بالألوهية والوحدانية، ومن ثم فهم يعبدون أوثانًا وأصنامًا زاعمين أنها تقربهم إلى الله وتشفع لهم عنده، كما أنهم يعلنون تعجبهم من وجود إله واحد تكون له العبادة وحده خالصة. قال على حاكيًا عنهم قولهم: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًّ أَإِنَ قَالَ عَلَى حَاكيًا عنهم قولهم: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًّ أَإِنَ هَذَا لَشَيْءُ عُمَابٌ (نَ ﴾ (ص)، وقال على وَيَعْبُدُون مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعُبُدُون مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعُبُدُون مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعُبُدُون .

# وجها إبطال الشبهة:

لقد عالج القرآن هذه المسألة من طريقين:

ابيان الأدلة العقلية على وجود الله الله وأنه وحده هو الخالق المدبر لهذا الكون، وتحت هذا البيان وجه بعض الأسئلة للعقل البشري ليفكر ويتدبر ويستدل على وجود الخالق الله ومنها:

هل يمكن أن يوجد هذا الكون بغير خالق؟!

 <sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (مريم/ ٨١، الفرقان/ ٣، ص/ ٥، طه/ ٤٩، ٥١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢٨، ١٦٢، ٥٨، ١٨، الإخلاص/ ١:٤، ٢٥٨، الإخلاص/ ١:٤، الأحقاف/ ٤:٢، الرعد/ ٢١، ٣٣، الحجر/ ٢١، ٢٠، ٢٠، ٢٠، النحلل/ ٣٧، ٤٧، الإسراء/ ٥٦، ٥٧، الكهف (١٥، ٥١، ١٥، النحل/ ٣٧، ٤٧، الإسراء/ ٥١، ٥١، طه/ ٥٥، ٥٦، ٥٤، الحج/ ٣٧، ١٤، سبأ/ ٢٢، مريم/ ٨٢، طه/ ٥٠، ٥٢، ٥٤، الحج/ ٣٧، المؤمنون/ ٩١، ٢٩، الفرقان/ ٣، فاطر/ ٣١، ١٤، ١٤، ٤٠، الصافات/ ٩٥، ٩٦، الزمر/ ٩٩، الطور/ ٣٥: ٣٧، الأعراف/ ١٩٥، ١٩٠).

- هل يمكن أن يدبر شئون هذا الكون الضخم إلا إله قادر حكيم؟!
- هل يمكن أن يكون لهذا الإله شريك في الملك
   أو شريك في التدبير؟!
- هل آيات القدرة المبثوثة في أرجاء الكون تشير إلى أن هذا الإله يمكن أن يعجز عن أمر من أمور الخلق أو التدبير أو الرزق أو الإحياء أو الإماتة أو البعث أو الجزاء؟!

ويمكن أن نجيب عن هذه الأسئلة باختصار كالتالي:

- لا يمكن لهذا الكون الهائل أن يوجد بغير خالق؛ فالصنعة تدل على الصانع والأثر يدل على المسير، أفلا يدل هذا النظام الكوني الهائل الدقيق على الخالق الخالق المائل الدقيق على الخالق المائل الدقيق على الخالق المائل الدقيق على الخالق المائل الدقيق على المائل الدقيق على المائل الدقيق المائل الدقيق المائل الدقيق المائل المائل المائل المائل المائل المائل المائل المائل المائل الدقيق المائل المائل
- لا يمكن أن يدبر شئون هذا الكون الضخم إلا إله قادر حكيم، فإنه لو لم يتصف بطلاقة القدرة التي لا حدود لها لعجز عن إيجاده فضلا عن تدبيره وتسييره.
- لا يمكن أن يكون لهذا الإله شريك في الملك
   أو شريك في التدبير؛ لأن تعدد الآلهة يؤدي إلى
   اختلال الكون وفساد نظامه.
- آیات القدرة فی الکون دلائل واضحات علی
   أن الله لا یعجزه شيء.
- ٢) بيان الأدلة على بطلان عبادة غير الله، وعجز أولئك الشركاء عن أن يملكوا لأنفسهم نفعًا ولا ضرًا، فكيف ينفعون غيرهم أو يضرونهم؟! وتحت هذا يبين القرآن أن هذه الآلهة المدَّعاة:

- لا تملك شيئًا من السهاء والأرض.
- لا تسمع دعاء، ولا تضر ولا تنفع، ولا تقدر على خلق بعوضة أو ذبابة.
- يصنعها الإنسان، فكيف يعبد ما صنعت يداه؟!
  - لا يخشى منها ولا يبالى بها الإنسان.
- ليس للمشركين دليل ولا كتاب يأمرهم بعبادة
   هذه الأنداد.

#### التفصيل:

لعل هذه الشبهة أكثر الشبه تردادًا وتكرارًا في القرآن من جانب المشركين، فهم ينفون عن الله الألوهية والوحدانية، ويقولون لرسول الله وسلام حكى القرآن عنهم: ﴿ أَجَعَلَ أَلْأَلِمُ لَهُ إِلَاهًا وَرَحِدًا ۚ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴿ آَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

# أولا. بيان الأدلة العقلية على وجود الله تعالى، وأنه وحده هو الخالق المدبر لهذا الكون:

فالله على الحد على الإطلاق في تدبير الأمور، وليس هناك مَن يقوم أصلًا الإطلاق في تدبير الأمور، وليس هناك مَن يقوم أصلًا بالتدخل في أمر الله، فها دام لا يوجد أحد يشارك الله في الخلق \_ وهو أمر لا يجادل فيه أحد حتى المشركون \_ فكيف يوجد من يشاركه في التدبير؟! قال على الألك فكيف يوجد من يشاركه في التدبير؟! قال المله الألك الله الخافي وألاً مَن أَبَارك الله ربُ المنافيين الله الإعراف).

والقرآن في ذلك يخاطب الإنسان كله: وجدانه وعقله؛ إذ يعرض له الأدلة ويناقشه فيها، ويوقظه للتفكير المنطقي السليم الذي يؤدي إلى فهم حقيقة الألوهية وإدراكها والاقتناع بها، ومن ثم وجوب الإيهان بالله الواحد دون شريك (١) ومن ذلك:

1. أثبت القرآن الربوبية والألوهية لله كلاعن طريق سؤال وجهه لهؤلاء المشركين الذين ينفون ذلك، فقال تلا فقال الم أم خُلِعُوا مِنْ عَرِشَيْء أَمْ هُمُ الْخَلِقُون (الطور)، والمعنى: أو جدوا من غير مُوجِد؟! أم هم أو جدوا أنف سَهم؟! والجواب لا هذا ولا ذاك، بل الله كلا هو الذي خلقهم وأنشأهم بعد أن لم يكونوا شيئًا مذكورًا. فهذه الآية تحمل أكبر تحد للعقل البشري الضال خلال التاريخ.. وكأنها نزلت للضالين اليوم الذين ينكرون وجود الله ويلجّون في الغي والإلحاد.

إن الذين يلجّون في الضلال إلى هذا الحد لا ينكرون وجود الله في الحقيقة؛ حيث لا يمكن للفطرة \_مها ضلت \_أن تنكر وجود الخالق؛ ولكنهم \_لسبب من الأسباب \_يكابرون ويتظاهرون بالإنكار... إن الفطرة

لا يمكن أن تنكل أبدًا عن الشهادة ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَيْ ءَادَمَ مِن ظُهُودِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدْنَا آنَ تَقُولُواْ يَوْمَ آلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَنِفِلِينَ ﴿ الْأَعْرَافِ ) ، إنها الذي يحدث أن الإنسان الضال يكابر في هذه الحقيقة؛ لأنه لا يريد أن يخضع لله ، ولو أقر علانية بوجود الله للزمه أن يطيعه وأن يعبده ، وهو \_ لأمرٍ من الأمور \_ لا يريد، وبدلًا من أن يبدو مقصرًا وناكلًا \_ باعترافه \_ فإنه "يتفلسف" فيدًّعي أنه لا يؤمن بوجود الله أصلًا!

وكيف يمكن للفطرة أن تنكل عن الشهادة والكون حولها \_ بكل ما فيه \_ يحاصرها ويردّها إلى الحقيقة؟! كيف تواجه أمر الخلق؟! كيف تحل المشكلة إن لم تقرّ بوجود الله؟! كيف إذن تَمَّ هذا الخلق الذي تدركه الحواس ولا سبيل إلى إنكاره؟! كيف تَمَّ خلق السهاوات والأرض والقمر والنجوم والكواكب... وكل ما على الأرض من شيء بها فيه الإنسان نفسه؟!

كيف تم خلق هذا الكون بغير خالق؟! هكذا من العدم؟! ثم كيف انتظم بعد أن تَمَّ؟! ثم كيف حافظ على نظامه كل تلك الملايين من السنين، التي لا يحصيها العقل البشري، دون أن يحدث في نظامه خلل أو اضطراب؟!

هل يتم ذلك كله بغير خالق؟! هل يتقبل العقل هذا القول، حتى وإن ضل هذا العقل وسار في الظلمات؟! ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُوكَ ﴾؟! أمّّا إنهم هم الخالقون فأمر لم يزعمه أحد من المضلين، بقي السؤال الأول بغير جواب: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾؟! وهو السؤال الملجم المسكت، الذي لا يملك أحد من

١. ركائز الإيهان، محمد قطب، مرجع سابق، ص٤٣ بتصرف.

المكابرين أن يرد عليه بالإيجاب.

٢. جاء القرآن بدليل عقلي يثبت الألوهية والوحدانية لله كان ومؤداه أنه لو قُدر تعدد الآلهة لانفرد كل منهم بها خلق، وتكون النتيجة عندئذ عدم انتظام الوجود، والمشاهَد أن الوجود منتظم متسق، فكل من العالم العلوي والسفلي مرتبط بعضه ببعض في عاية الكهال، قال كان في ما ترى في خَلِق الرَّحْنِ مِن عَلَية الكهال، قال كان في ما تكى منهم يطلب قهر الآخر وخلافه، فيعلو بعضهم على بعض، قال وخلافه، فيعلو بعضهم على بعض، قال وقل وخلافه، فيعلو بعضهم على بعض، قال كان وقد كان معمد من إلكه إذا لدهب كان المعنى وعبروا عنه بدليل التهانع، وقد ذكر المتكلمون هذا المعنى وعبروا عنه بدليل التهانع، وهو أنه لو فرض صانعان فصاعدًا، فأراد واحد تحريك واحد منها كانا عاجزين، والخالق لا يكون عاجزًا، واحد منها كانا عاجزين، والخالق لا يكون عاجزًا، ويمتنع اجتهاع مرادهما للتضاد، وما جاء هذا المحال إلا ويمتنع اجتهاع مرادهما للتضاد، وما جاء هذا المحال إلا

من فرض التعدد فيكون محالًا، فأما إن حصل مراد أحدهما دون الآخر كان الغالب هو الواجب، والآخر المغلوب ممكنًا؛ لأنه لا يليق بصفة الواجب أن يكون مقهورًا.

هل يمكن أن تنتظم إذا تعددت الإرادة التي تهيمن عليها والسلطان الذي يسيرها؟! أليس من المحتمل أن واحدًا من الآلهة يريد أن تطلع الشمس من المشرق وآخر يريدها أن تطلع من المغرب؟! فكيف يصير الأمر عندئذ؟!

هل ينضبط شيء حينئذ في الكون كله؟ هل يستقيم الأمر، أم يصبح الكون فوضى تتصادم فيه الأفلاك وتتعارض، وتتصادم فيه الإرادات المشرفة عليه وتتعارض، ويصبح كالعقد المنفرط لا يجمعه نظام؟! ومن أجل ذلك يخاطب القرآن العقل فيقول له:

١. المرجع السابق، ص٥٦: ٥٨ بتصرف.

عَمَّا يَصِفُونَ (٢٠٠٠) ﴾ (الأنبياء).

ولا يكتفي القرآن بذلك، بل يمضي مع العقل البشري خطوة أخرى في المناقشة، فيعرض أمامه هذه الجقيقة ليتدبرها: لنفرض \_ جدلًا \_ أنه كان مع الله آلهة أخرى فكيف يكون الموقف؟! والحقيقة أنه لوكان في الكون عدد من الآلهة ﴿ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَاكُمْ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ شُبْحَن اللهِ عَمَّا يَصِفُون اللهِ المؤمنون).

فإذا تصورنا أن كل إله يخلق جزءًا من الخلق، فهل يعقل أن ينزل عن خلقه لإله آخر؟ أو أن المعقول والبدهي أن يتشبث بخلقه ويستحوذ عليهم، ويحاول أن تكون له السيطرة؟! وعندئذ يحدث نزاع على السيطرة بين هذه الآلهة المفترضة.. كل يتشبث بكلمته زاعها أنه هو الأعلى وهو الأحق.. فهل يستقر حال الكون على هذه الحال؟! وهل يبدو متناسق الحركة، متناسق الصنع، متناسق التدبير؟!

والعقل البشري مكلف بأن يفكر ويتدبر، فها دام الإنسان قد سلَّم \_ أو ينبغي له أن يسلِّم \_ بأن الأرض لله، والساوات لله، والملكوت لله، والتدبير لله، فهاذا بقي إذن من عمل تقوم به تلك الآلهة الأخرى المزعومة؟!

وطالما أن الكون في سيره لا يبدو عليه الخلل والاضطراب، بل يظهر فيه الاتساق الكامل والانضباط، فإن ذلك يدل على وحدة السيطرة التي تدبر شئونه وترعاه (1).

٣. يؤكد القرآن الكريم أن الله هو المستقل بخلق
 الأشياء كلّها وهو مدبرها ومقدرها وحده، ليس معه

ويدلل القرآن على وجود الله على وقدرته وأنه الخالق المتصرف في عباده؛ حيث أخرج الناس من العدم إلى الوجود، فقال على: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتُنَا فَأَحْيَاكُمْ ﴾ (البقرة: ٢٨)، وقال أيضًا: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ۞ ﴾ (الإنسان)؛ وهذا ما احتجَّ به المؤمن على صاحبه الذي كفر بالله في قصة صاحب الجنتين؛ حيث قال له: ﴿ أَكُفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّىٰكَ رَجُلًا ۖ لَّكِنَا هُوَ اللَّهُ رَبِي وَلَا أَشْرِكُ بِرَتِيَ أَحَدًا ١٠ الله (الكهف)، وهذا إنكار منه وتعظيم لما وقع فيه صاحبه من جحـود ربه الذي خلقه وابتدأ خلق الإنسان من طين، فكيـف يجحد الإنسان ربه، والأدلة على وجوده ظاهرة جلية يعلمها كل فرد من تلقاء نفسه، فإنه ما من أحد من المخلوقات إلا ويعلم أنه كان معدومًا ثم وجد، وليس وجوده من نفسه ولا مستندًا إلى شيء من المخلوقات؛ لأنها جميعًا بمنزلته، فعلم إسناد إيجاده إلى خالقــه وهــو الله الذي لا إله إلا هو خالق كـل شيء، ولهـذا قـال لـه المؤمن: ﴿ لَكِنَّا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلَآ أَشْرِكُ بِرَبِّيٓ أَحَدًا ۞ ﴾ (الكهف)، والمعنى: فأنا لا أقول بمقالتك بـل أعـترف لله بالوحدانية والربوبية؛ لأنه لا شريك له.

في ذلك شريك، أما الذين اتخذهم المشركون أولياء من دونه فهم عبيد أمثالهم لا يملكون شيئًا، ولا أشهدهم الله خلق السهاوات والأرض، ولا خلق أنفسهم ولا كانوا إذ ذاك موجودين أصلًا، قال شَهَد أَنُهُم مَنْ الشَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَخِذَ المُضِلِينَ عَضُدًا (الكهف).

١. المرجع السابق، ص٤٦: ٥٠ بتصرف.

ومن الأدلة الظاهرة على قدرة الله تعالى وسيطرته واستقلاله بالخلق ما حاج به إبراهيم الطيخ النمروذ حينها أنكر ألوهية الله ووجوده، فأثبت له إبراهيم الطيخ أن الدليل على وجوده بي هو حدوث هذه الأشياء بعد عدمها وأنه يحيي ويميت، ولمّا موّه النمروذ في الجواب وادّعي أنه يحيي ويميت طالبه إبراهيم الطيخ بالإتيان بالشمس من المغرب كما يفعل الإله المقتدر، فظهر عند ذلك عجزه وانقطاعه، وأنه لا يقدر على المكابرة في هذا المقام، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلّذِي حَاجٌ إِبْرَهِمُ مَ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللهُ المُمْلِك إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ وَبِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

كما أن من الأدلة الظاهرة على وجود الله وتفرده بالخلق، وأنه الله يمكن أن يعجزه شيء في السماوات ولا في الأرض تلك الآيات الكونية التي يوجه القرآن إليها العقل البشري ليتفكر فيها ويتدبر عظائم الإعجاز في آيات القدرة المبثوتة في أرجاء الكون، تلك التي تشير إلى أن هذا الإله لا يمكن أن يعجز عن أمر من أمور الحلق أو الرزق أو التدبير أو الإحياء أو الإماتة أو البعث أو الجزاء، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَكوَنِ فِي البعث أو الجزاء، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَكوَنِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلُفِ النَّي وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي جَمِّرِي فِي البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله مِن السَكمَةِ مِن مَآءِ فَأَخْتِ البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله مِن السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ الله مِن السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَحْرِيما يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِن السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَعْرِيمِ البَعْرِيمِ البَعْرِيمِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَعْرِيمِ البَعْرِيمِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَكمَةِ وَالْأَرْضِ لَايَنتِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابِ البَعْرَابُ اللهُ اللهَالْ اللهُ اللهُ

فلو تأمل الإنسان بعقله هذه الآيات المبثوثة في

الكون وفي النفس لأصابه العجب والذهول من كل آية من هذه الآيات المعجزة التي يدل كل منها على وجود الخالق الله وقدرته المعجزة التي لا تقف عند حد.

# ثَانيًا. الطريق الثاني الذي اعتمده القرآن لإثبات تفرد الله ﷺ بالألوهية هوبيان عجز هؤلاء الشركاء:

لقد اتخذ القرآن عدة طرق عقلية يشهد بها العقل والواقع المحسوس الملموس أمام القوم وكلها تثبت عجز هذه الآلهة ومن شم بطلان عبادتها من دون الله تعالى، ومن هذه الأدلة:

١. أن الأصنام والأوثان والملائكة وغيرها من
 الآلهة التي يدعوها المشركون من دون الله لا تملك من

الأدلة على وجود الله" طالع: الوجه الأول، من الشبهة الثانية، من الجزء السابع (الإيهان والتدين).

السهاوات والأرض شيئًا، وما الأصنام والأوثـان إلا جمادات لا أرواح فيها، فهي لا تسمع دعاءً، ولا تجيب طلبًا، قال ﷺ: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَنْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَايَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ فِ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَلَا فِٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ ٣ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ ﴾ (سبا)، فبين الله عَلَى أنه الإله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لا نظير له، ولا شريك له، بل هو المستقل بالأمر وحده من غير مشارك ولا منازع ولا معارض، أمَّا الآلهـة التـي يـدعونها مـن دونه فهي لا تملك شيئًا، لا استقلالًا ولا عـلى سبيل الشركة، كما قبال الله الشائلة ﴿ وَاللَّهِ مِن مُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ اللهِ الله من هذه الأنداد من ظهير يستظهر به في الأمور، بل الخلق كلهم فقراء إليه عبيد لديه، وهـو سـبحانه لعظمتـه وجلالـه وكبريائه لا يجترئ أحد أن يـشفع عنــده ﷺ في شيء إلا بعد إذنه له في الشفاعة، كما قال الله الله الله الله عنه وَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَلَى (البقرة: ٢٥٥)، وقال أيضًا: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيُّنًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى آلَ ﴾ (النجم).

وقال عَنَّ أيضًا: ﴿ قُلِ ادْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُ مِن دُونِهِ عَلَا يَمْ لِكُونِهِ عَلَا يَمْ لِكُونِهِ عَلَا يَعْ فَلَا تَعْوِيلًا ﴿ أُولَيْهِ كَا اللَّهِ اللِسراء).

وقال الله المنتخون وَالْأَرْضِ شَيْنَا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ الله مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ شَيْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ الله مَا لَا تَصْرِبُوا لِللهِ الْأَمْثَالُ إِنَّ اللّه يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ الله فَلَا نداد والأوثان والأصنام التي تُعبد من دون الله تعالى لا تملك رزقًا ولا تقدر على إنزال مطر ولا إنبات زرع ولا تجيب نداءً ولا تسمع أصلًا، وقد لقن الله على إبراهيم الطيل حُجّته على قومه فقال لهم: القن الله على إبراهيم الطيل حُجّته على قومه فقال لهم: وقال الله المنافي المنافي المنطق الله المنافي المنافي المنطق الله المنافي المنافي المنطق الله المنطق المنافي المنطق الله المنطق المنافي المنطق المنافي المنطق المنافي المنطق المن

٧. أخبر الله ﷺ عن جهل المشركين في اتخاذهم آلهة من دون الله لا تقدر على خلق جناح بعوضة؛ فهم خلوقون لا يملكون لأنفسهم ضرَّا ولا نفعًا، فكيف يملكون ذلك لعابديهم؟!

قال ﷺ: ﴿ وَالْتَخَذُواْ مِن دُونِهِ مِ اللهَ لَا يَغَلْقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتُنَاوَلَا حَيَوْةً وَلَالْشُؤُولَا ( ) ﴿ (الفرنان)، فالذي لا

يملك لنفسه ولا لغيره شيئًا من ذلك لا يصحُّ أن يكون إلما؛ ولذلك نبَّه الله على حقارة الأصنام وسخافة عقول عابديها؛ فبيَّن أنه لو اجتمع جميع ما يعبدون من الأصنام والأنداد على أن يخلقوا ذبابًا ما قدروا على ذلك، ولذا قال على في الحديث الصحيح: "قال الله تعالى: ومن أظلم عمن ذهب يخلق كخُلْقِي، فليخلقوا ذَرَّة أو ليخلقوا حَبَّة أو شَعِيرة"(١)؛ ولذا قال الله على ذرَّة أو ليخلقوا حَبَّة أو شَعِيرة"(١)؛ ولذا قال الله على مَثَلُّ فَاسْتَيعُوا لَهُ إِنَّ إِنَّ اللّهِ الله الله الله الله الله الله الله عن دُونِ الله لى يَعَلَقُوا ذُبَابًا وَلَو اجْتَمعُوا لَهُ إِنَّ اللّهِ الله الله عن ذلك أن الذباب لو سلب منها شيئًا الأبلغ من ذلك أن الذباب لو سلب منها شيئًا والذباب من أضعف محلوقات الله وأحقرها، قال والذباب من أضعف محلوقات الله وأحقرها، قال منها شيئًا لا يَسْتَنقِدُوهُ مِنْهُ مَنْ اللّه الله والمحتورة عن اللّه وأحقرها، قال منها شيئًا الله الله الله والمحتورة عن اللّه وأحقرها، قال منها شيئًا الله الله والمحتورة على هذا أبدًا، منها شيئًا الله وأحقرها، قال منها شيئًا الله وأحقرها، قال الله والله وا

٣. بين الله على أن هذه الآلهة من الأصنام والأوثان ونحوها قد صنعها الناس بأيديهم، فكيف يعبد الإنسان ما صنعت يداه؟! إن ذلك لشيء عجاب! وهذه الحجة آتاها الله على إبراهيم الطيخ على قومه حين قال لهم:

﴿ أَتَعَبُدُونَ مَا لَنَحِتُونَ ﴿ وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات)، وتلك حجة قاطعة ورد مفحم.

ومن ذلك أيضًا قوله ﷺ: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَمَنْ ذَلَكَ أَيْضُكُمْ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَكُمْ أَنفُسُهُمْ

اخرجه البخاري في صحيحه، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ السَمانات ) (٧١٢٠)، ومسلم في صحيحه، كتاب اللباس والزينة، باب لا تدخل الملائكة بيتًا فيه كلب ولا صورة (٥٦٦٥)، واللفظ للبخاري.

يَصُرُونَ اللّهِ عَبَادُ الْمَعُوهُمْ إِلَى الْمُدَىٰ لَا يَتَعِعُوكُمْ عَلَيْكُورَ الْمَوْتُ وَهُمْ أَا اللّهُ صَاحِبُونَ اللّهِ إِنَّ اللّهِ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللّهُ عَادَعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِيبُوا دُونِ اللّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللّهُ اللّهُمْ الرّجُلُّ يَمْشُونَ عِبَا أَمْ لَكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُمْ الرّجُلُّ يَمْشُونَ عِبَا أَمْ لَهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فالإله الذي ينبغي أن يؤمن به الإنسان ويعبده هو الإله الخالق، فما بال هؤلاء المشركين يشركون آلهة لا تخلق شيئًا وهي ذاتها مخلوقة، يصنعها الناس بأيديهم ثم يجعلونها آلهة؟! هل في ذلك منطق يقبله العقل أو تقبله فطرة سوية؟! ثم يستطرد السياق فيشرح حال هذه الأصنام التي يعبدها المشركون، فهي لا تستطيع نـصر أنفسها إذا اعتدى عليها معتد فضلًا عن أن تنصر غيرها، وهي لا تسمع لو دعاها أحد، فسواء عليك أحدَّثتها أم لم تحدثها فالنتيجة واحدة، ثم يقـرر القـرآن حقيقة هذه الآلهة المدعاة، فهم ﴿عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ ﴾، فهل لهذه المخلوقات أرجل أو أيـد أو أعـين أو آذان، لتمشى أو تبطش أو تبصر أو تسمع؟! فلأي شيء يا تُرى يعبدها أولئك العابدون، وهم يرونها أمام أعينهم بهذا العجز المزري؟! ثم يتوجه الخطاب إلى الرسول ًﷺ بأن يتحداهم أن يضرّوه بأصنامهم تلـك \_وقـدكـانوا يهددون الرسول ﷺ بأن تلك الآلهة المزعومة ستصيبه

هذه الحجة نظير ما احتج به نبي الله هود الطّيخ على قومه عاد، فقد قال الله على لسانه: ﴿ قَالَ إِنِيَ أَشْهِدُ اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهِ وَوَيَوْكُم اللّهِ وَوَيَوْكُم اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَلِلللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

الصَّنلِحِينَ اللهُ الأعراف، أي: فهو حسبي ونصيري والصّيري وإليه ألجأ، وهو وليي في الدنيا والآخرة وفي كل صالح. • يطالب القرآن هؤ لاء المشركين الذين عبدوا هذه الأنداد من دون الله أن يذكروا مَن الذي أمرهم

بهذا وأرشدهم إليه، ومَن ذا الذي دعاهم إلى عبادة غير الله؟! أم أن ذلك شيء اقترحوه من عند أنفسهم؟! وهل يملكون دليلًا أو سلطانًا أو حجةً بَيِّنة على ما يقولون، أو أنهم وجدوا كتابًا من الكتب المنزلة على الأنبياء \_عليهم السلام \_يأمرهم بعبادة الأصنام والأوثان؟! يقول ﷺ في ذلك: ﴿ أَتُنُونِي بِكِتَنبٍ مِن قَبِّلِ هَنذَآ أَوَ أَثْنَرَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ ﴾ (الأحقاف)، وقال أيضًا: ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَرٌ يَسْتَمِعُونَ فِيهِ ۖ فَلَيَأْتِ مُسْتَمِعُهُم بِسُلْطَانِ مَبِينٍ اللهُ الطور)، أي: فليأتِ الذي يستمع لهم بحجة ظاهرة على صحة ما يعبدون، وليس لهم سبيل إلى ذلك؛ فليسوا على شيء، ولا دليل لهم؛ ولـذا قال ﷺ في موضع آخر على لسان أصحاب الكهف وهم يتحدثون عن قومهم المشركين بالله، قالوا: ﴿ هَنَوُلآءٍ قَوْمُنَا اَتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِ ٤ ءَالِهَةٌ لَّوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيِنِ "فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ ذهبوا إليه دليلًا واضحًا صحيحًا! ولكنهم ظالمون كاذبون في قولهم ذلك.

والدَّعَاوَى ما لم تُقيمُ وا عليها

بَيِّنْ ابْ أَبْناؤها أَدْعِياءُ

#### الخلاصة:

هل يمكن أن يوجـد هـذا الكـون الهائـل بغـير

١. ركائز الإيهان، محمد قطب، مرجع سابق، ص٦٧، ٦٨.

خالق؟ وهل البشر في هذا الكون مخلوقون أم خالقون؟

- إذا استحال وجود الكون بغير خالق، فهل
   نتصور أن يكون قد وجد بأكثر من إله؟ فضلًا عن أن
   هذه الآلهة من صنع البشر؟!
- الأصنام والأوثان لا تملك شيئًا من أمر نفسها،
   فكيف تملك أمر الشفاعة عند الله لمن يعبدونها؟!

# AND BUK

# الشبهة السادسة

الزعم أن الله ﷺ هو المسيح ابن مريم (\* <sup>®</sup>

#### مضمون الشبهة:

#### (\*) الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (المائدة/ ٧٧، ٧٧). الآيات التي ورد فيها الرد عملى المشبهة: (المائدة/ ١٧، مريم/ ٣٠، آل عمران/ ٥٩، ٦٤).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ۱) هذه الدَّعوى من أكبر الأدلة على ضلال النصارى.
- ٢) إقرار المسيح الطّن نفسه بالعبودية لله كلّن في مَهْده ويوم القيامة، مما يدل على إفكهم.
- ٣) المسيح التَّنِينَ رسول الله يأكل الطعام، فكيف يكون إلماً؟!
- لا أحد يقدر على منع الله أن يُهلك المسيح وأمَّه ومَن في الأرض جميعًا.
- الخوارق التي حدثت مع عيسى التَّنِينِ كانت بإذن من الله تعالى لتصديق نبوته، ولم تكن من صنع عيسى التَّنِينِ وذلك على لسانه في القرآن.
- ٦) مشل عيسسى الطّنِين في معجزة خلف كمشل
   آدم الطّنِين، ولم يقل أحد بألوهية آدم الطّنِين.

#### التفصيل:

# أولا. هذه الدَّعوى دليل على ضلال النصارى:

هذه الدَّعوى من فضائح أهل الكتاب من النصارى، فقالت فرقة منهم وهي اليَعقُوبيَّة (۱): إن مريم ولدت إلما، وقالت المَلكانيَّة (۲): إن الله عَلَيْ حلَّ في عيسى الطَّيْلُ واتَّحد بذاته، وقد ردَّ الله عليهم بقول عيسى الطَّيِّلُ: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ اعْبُدُواْ اللهَ رَبِي وَرَبَكُمُ مَّ عيسى الطَّيِّلُ: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ اعْبُدُواْ اللهَ رَبِي وَرَبَكُمُ مَّ أَللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ أَ

أي "أكذوبة ألوهية عيسى" طالع: الشبهة السابعة والثانين، من الجزء العاشر (الأنبياء والرسل ٢). وفي "إبطال القرآن الكريم لاعتقاد النصارى ألوهية عيسى ومريم" طالع: الشبهة الحادية والستين، من هذا الجزء. وفي "تهافت الاستدلال بخلق عيسى للطير على ألوهيته" طالع: الشبهة الثامنة والثانين، من الجزء العاشر (الأنبياء والرسل ٢).

اليَعقُوبيَّة: فِرْقة من النصارى، وهم أتباع يعقوب البراذِعي الذي عاش في الشام في القرن السادس الميلادي، ويقولون باتحاد اللاهوت والناسوت، ويُعرَفون بـ "أصحاب الطبيعة الواحدة".
 الملكانية: فرقة أخرى من النصارى، وهم أتباع ملك الروم، وهم يقولون: إن الله اسم لثلاثة معان، وإن المسيح له طبيعتان: طبيعة بشرية وطبيعة إلهية (ناسوت ولاهوت).

# ثانيًا. إقرار المسيح الطِّينَةُ نفسه بالعبودية لله عَنَّكَ:

إن الله عَلَىٰ يوم القيامة سيسأل المسيح على رءوس الأشهاد بحضرة من اتّخذه وأمه إله ين من دون الله، فيقول له عَلَىٰ وهو أعلم بالجواب: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْحَيْنُ وهو أعلم بالجواب: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْحَيْنُ وَهِ أَعَلَم بالجواب: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لَلنَّاسِ الْحَيْنُ وَهُ وَلَا اللَّهِ قَالَ سُبْحَنْنُكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَن أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَد عَلِمْتَهُ أَنْ تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَى نَفْسِى وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ الفُيُوبِ ﴿ اللَّهُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ الفُيوبِ ﴿ اللَّهُ مَا فَي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ الفُيوبِ ﴿ اللَّهُ مَا فِي نَفْسِكَ أَنِكَ أَنتَ عَلَمُ الفُيوبِ ﴿ اللَّهُ مَا فَي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَمُ اللَّهُ وَوَيَكُمُ وَكُنتُ مَا فَي نَفْسِكَ إِنّكَ أَنتَ عَلَيْم اللَّهُ وَرَبَي وَرَبَكُمُ وَكُنتُ مَا فَي نَفْسِكَ أَيْلَ اللَّهُ وَيَ وَرَبّكُمُ وَكُنتُ مَا فَي عَلْم اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَي وَرَبّكُمُ وَكُنتُ اللَّهُ مَا أَمْ وَلَيْ مَنْ فِي عَلْم اللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمّتُ فِيهِمْ فَلَمّا تَوَفَيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَى كُلُونَ مُنْ وَلَهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ الللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ وَلَا اللللللّهُ اللللّ

وقد ورد في "التحرير والتنوير": "قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى ابّنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ﴾ قولٌ يقوله يوم القيامة، وهذا مبدأ تقريع النصارى بعد أن فرغ من تقريع النصارى هو المقصود من تقريع النصادى هو المقصود من هذه الآيات التي تبدأ من قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِبْتُم الله الاستفهام هنا كالاستفهام الفيوب (المائدة: ١٠٩)، فالاستفهام هنا كالاستفهام

في قوله تعالى للرسل: ﴿ مَاذَآ أُجِبْتُمْ ﴾، والله يعلم أن عيسى الطِّينَا لله يعلم أن عيسى الطِّينا لله يقل ذلك، ولكن أُرِيد إعلان كذب مَن كفر مِن النصارى.

والمعنى أنه إن لم يكن هو قائل ذلك فلا عذر لمن قاله؛ لأنهم زعموا أنهم يتبعون أقوال عيسى وتعاليمه، فلو كان هو القائل لقال: اتخذوني وأمي، ولذلك جاء التعبير بهذين اللفظين في الآية، والمراد بالناس: أهل دينه..

وجواب عيسى الطَّيِّلاً بقوله: ﴿ سُبَحَننَكَ ﴾ تنزيه لله تعالى عن مضمون تلك المقالة، وكانت المبادرة بتنزيه الله تعالى أهم من تبرئته نفسه على أنها مقدمة للتَّبرِّي؛ لأنه إذا كان يُنزِّه الله عن ذلك، فلا جَرَم أنه لا يأمر به أحدًا..

ثم برَّا نفسه التَّلِيِّة، فقال: ﴿ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا يَكُونُ لِي أَنَ أَقُولَ ﴾ لَيَسَ لِي بِحَقِ ﴾، فجملة: ﴿ مَا يَكُونُ لِي أَنَ أَقُولَ ﴾ مستأنفة؛ لأنها جواب السؤال، وجملة: ﴿ سُبْحَنْنَكَ ﴾ تمهيد، وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ لِي ﴾ مبالغة في التبرئة من ذلك؛ أي: ما يوجد لديَّ قول ما ليس لي بحق، فاللام في قوله: ﴿ مَا يَكُونُ لِي ﴾ للاستحقاق؛ أي: ما يوجد حق أن أقول. وذلك أبلغ من: "لم أقله"؛ لأنه نفى أن يوجد استحقاقه ذلك القول.

والباء في قوله: ﴿ بِحَقٍّ ﴾ زائدة في خبر ﴿ لَيْسَ ﴾ ؛ لتأكيد النفي الذي دلَّت عليه ﴿ لَيْسَ ﴾ . وقد أفاد الكلام تأكيد كون ذلك ليس حقًا له بطريق المذهب الكلامي ؛ لأنه نفى أن يُباح له أن يقول ما لا يحق له ، فعلم أن ذلك ليس حقًا له وأنه لم يقله لأجل كونه

كذلك، فهذا تأكيد في غاية البلاغة والتَّفنُّن.

ثم ارتقى الطّخة في التّبرؤ فقال: ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدّ عَلِمْتَهُ, ﴾ فالجملة مستأنفة؛ لأنها دليل وحجة لمضمون الجملة التي قبلها، فكانت كالبيان، فلذلك فُصِلَت، فاستدل على انتفاء أن يقوله بأن الله يعلم أنه لم يقله؛ وذلك لأنه يتحقق أنه لم يقله، فلذلك أحال على علم الله وذلك لأنه يتحقق أنه لم يقله، فلذلك أحال على علم الله تعلى، وهذا كقول العرب: يعلم الله أني لم أفعل، كما قال الحارث بن عباد:

# لم أَكُنْ من جُناتِها عَلِم الله

وأنِّي لِسحَرِّها اليّسومَ صِسالِ

ولـذلك قـال: ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي ﴾، فجملة: ﴿ وَتَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي ﴾، فجملة: ﴿ وَتَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي ﴾ بيان لجملة الشرط: ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُهُ وَفَقَدٌ عَلِمَتَهُ ، ﴾ ، فلذلك فُصِلَت.. والمعنى هنا: تعلم ما أعلمه؛ لأن النفس مَقرُّ العلوم في المتعارف.

وقوله: ﴿ وَلا آعَكُمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ اعتراض نشأ عن ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِى ﴾ لقصد الجمع بين الأمرين في الوقت الواحد وفي كل حال، وذلك مبالغة في التَّنزيه، وليس له أثر في التَّبرؤ والتَّنصُّل؛ فلذلك تكون الواو اعتراضية. وقوله: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَمُ ٱلْفُيُوبِ ﴾ عِلَّة لقوله اعتراضية. وقوله: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَمُ ٱلْفُيُوبِ ﴾ عِلَّة لقوله التعليل، وقد جمع فيه أربع مؤكدات وطريقة حصر؛ فضمير الفصل أفاد الحصر، وإن وصيغة الحصر، وجمع الغيوب، وأداة الاستغراب.

وبعد أن تبرَّأ عيسى الطَّخِين من أن يكون أمر أمَّته بـما اختلقوه، انتقل فبيَّن أنه أمرهم بعكس ذلك حسبها أمره

الله تعالى، فقال: ﴿ مَاقُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آَمَرْتَنِي بِدِهِ ﴾، فقوله: ﴿ مَاقُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آَمَرْتَنِي بِدِهِ ﴾، فقوله: ﴿ مَاقُلْتُ لَمُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ال

و ﴿ أَنِ ﴾ مُفسِّرة لـ ﴿ أَمْرَتَنِى ﴾؛ لأن الأمر فيه معنى القول دون حروفه، وجملة ﴿ أَعْبُدُوا اللّهَ رَقِي وَرَبّكُمْ ﴾ تفسيرية لـ ﴿ أَمْرَتَنِى ﴾. واختير ﴿ أَمْرَتَنِى ﴾ على "قلت لي" مبالغة في الأدب.

ثم تبرًا الطّنِين من تبعتهم، فقال: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَّا دُمّتُ فِيهِم ﴾ أي: كنت مشاهدًا لهم ورقيبًا يمنعهم من أن يقولوا مثل هذه المقالة الشنعاء، والمعنى: أنك لما توفيتني قد صارت الوفاة حائلًا بيني وبينهم، فلم يكن لي أن أُنكِر عليهم ضلالهم؛ ولذلك قال: ﴿ كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم ﴾ فجاء بضمير الفصل الدال على القصر؛ أي: كنت أنت الرقيب لا أنا؛ إذ لم يبق بيني وبين الدنيا اتصال، والمعنى أنك تعلم أمرهم وترسل إليهم من يهديهم متى شئت. وقد أرسل إليهم عمدا عجمدًا على وجوه الاهتداء، وأقصى وجوه الاهتداء، وأقصى وجوه الاهتداء وأقصى وجوه الاهتداء إبلاغهم ما سيكون في شأنهم يوم القيامة (١).

# ثالثًا. عيسى اليِّين عبد مخلوق كان ياكل الطعام:

أكد القرآن الكريم أن عيسى الطّين رسول قد خلت من قبله الرسل، وأنه عبد مخلوق من عباد الله، وأمّه

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع ســابق، مـج٤، ج۷، ص١١٢: ١١٧ بتصرف.

صِدِّيقة كانا يأكلان الطعام ويحتاجان إليه، قال الله في المنه والما المسيخ أبن مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الْمُسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَامُ اللهُ الطَّعَامُ الطَّعَرَ الطَّعَرَ أَنَّ الطَّعْرَ أَنَّ الطَّعْرَ أَنَّ اللهُ ال

فمن كان حاله كذلك فهل يكون إلماً؟! وهل يكون إلماً الله الحقَّ إلماً من يحتاج إلى الطعام ليقوم به بدنه؟! إن الإله الحقَّ غنيٌ عن جميع الأشياء، لا يحتاج إلى شيء، وليس كمثله شيء، ومن أحسن ما قيل في ذلك، ولله دَرُّ قائله:

أَعُبَّادَ المَسِيح لنا سُؤالٌ

نُرِيدُ جَوابَده مِسمَّن وَعساهُ إذا مساتَ الإلسةُ بِسصُنْعِ قَسومٍ

أمساتُوهُ فَهَسلْ هسذا إلسهُ؟! ويسا عَجَبًا لِقَسبُرِ ضَسمَّ رَبَّا

وأَعْجَبُ مِنهُ بَطْنٌ قَدْ حَواهُ أَقَامَ هُناكَ تِسْعًا مِنْ شُهورٍ

لَدَى الظَّلُماتِ من حَيْضٍ غِذاهُ ويَأْكُلُ ثُمَّ يَشْرَبُ ثُمَّ يَأْتِي

بِلازِمِ ذَا فَهَلْ هَذَا إِلَهُ؟! تعالى اللهُ عن إِفْكِ النَّصارَى

سَيُسْأَلُ كُلُّهِم عَكًا افْتَرَاهُ

# 

إن الله عَلَى إذا أراد أن يهلك المسيح ابنَ مريمَ وأمَّه، ومَن في الأرض جميعًا، فلا يملك أحد أن يتدخل في إرادة الله عَلَى، وإذا لم يقدر أحد أن يمنعه عَلَى من ذلك

فلا إله إلا الله، ولا ربَّ غيره، ولا معبود بحق سواه، ولو كان المسيح إلهًا كما تزعم النصارى لكان له من الأمر شيء، ولقدر على أن يدفع عن نفسه أقل حال، ولم يقدر على أن يدفع عن نفسه وأمه الضرر، قال تعالى: هُو قُلُ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللّهِ شَيْتًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهَلِك الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْكِمَ وَأُمْنَهُ, وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا أَلَمُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَعَلَقُ مَا يَشَاةً وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

### خامسًا. معجزات المسيح العَيْ حدثت بإذن الله عَلن:

لقد وضح القرآن على لسان عيسى العَيْلُ أن تلك المعجزات التي حدثت معه العَيْلُ كانت ببإذن الله ولم يكن لعيسى فيها أي دخل سوى أنها جرت على يديه، قال على على لسان سيدنا عيسى العَيْلُ: ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي قال عَلَى السان سيدنا عيسى العَيْلُ: ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَةِ عِلَى السان سيدنا عيسى العَيْلُ: ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَةِ عِلَى اللّهِ عَلَى السان سيدنا عيسى العَيْلُ: ﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَةِ عِلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فقد حرص القرآن الكريم على أن يذكر على لسان المسيح الطيلاً - كما هو مقدر في غيب الله عند البشارة لمريم، وكما تحقق بعد ذلك على لسان عيسى الطيلاً - أن كل خارقة من هذه الخوارق التي جاءهم بها إنها هي من عند الله، وذكر هو ياذن ألله بعد كل واحدة منها

تفصيلًا وتحديدًا؛ ولم يدع القول يتم إلا وذكر في نهايت الرباد في الاحتياط.

وفى نهاية الآيات يقول الكليلا: ﴿ إِنَّ اللهُ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ وَهَكَذَا يعلن سيدنا عيسى الكليلا حقيقة التصور الاعتقادي التي قام عليها دين الله كله؛ فالمعجزات التي جاءهم بها لم يجئ بها من عند نفسه، فها له قدرة عليها فهو بشر؛ إنها جاءهم بها من عند الله تعالى ودعوته تقوم ابتداء على تقوى الله وطاعته.. ثم يؤكد ربوبية الله له ولهم على السواء - فها هو برب إنها هو عبد - ويدعوهم أن يتوجهوا بالعبادة للرب الواحد، فلا عبودية إلا لله... ويختم قوله بالحقيقة الشاملة.. فتوحيد الرب وعبادته، وطاعته فيها أمر به ونهى عنه هذا صراط مستقيم، وما عداه عوج وانحراف (۱) ®.

## سَادسًا. مثل عيسى الطّنية كمثل آدم الطّنية:

بين القرآن الكريم حقيقة سيدنا عيسى التَّكِينَ، فقال قَالَ الكَرَيْمُ خَلَقَهُ، فقال قَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

عيسى -بسبب مولده - ويصوغون حوله الأوهام والأساطير بسبب أنه نشأ من غير أب؛ فهؤلاء أنفسهم يقرُّون بنشأة آدم من التراب، وأن النفخة من روح الله هي التي جعلت منه هـذا الكائن الإنساني... دون أن يصوغوا حول آدم الأساطير التي صاغوها حول عيسى... ودون أن يقولوا عن آدم: إن له طبيعة لاهوتية، في حين أن العنصر الذي صار به آدم إنسانًا هو ذاته العنصر الذي به ولد عيسى من غير أب؛ إنه عنصر النفخة الإلهية في هذا وذاك، وما هي إلا الكلمة: ﴿ كُن ﴾ فتنشئ ما يريد الله له النشأة ﴿ فَيَكُونُ ﴾ وهكذا تتجلى بساطة هذه الحقيقة... حقيقة عيسى وحقيقة آدم وحقيقة الخلـق كلـه، وتـدخل إلى الـنفس في يـسر ووضوح، حتى ليعجب الإنسان ويتساءل: كيف ثـار الجدل حول هذا الحادث وهو جارٍ وفق السنة الكبرى، سنة الخلق والنشأة جميعًا، وهـذه هـي طريقـة "الـذكر الحكيم" في مخاطبة الفطرة بالمنطق الفطري الواقعي البسيط، حتى في أعقد القضايا فتبدو بعد هذا الخطاب وكأنها اليسر الميسور(٢).

#### الخلاصة:

- القول بألوهية المسيح من أكبر الأدلة على ضلال
   النصارى؛ وذلك لأن كلام المسيح الطيالة ودلائل
   بشريته المؤكدة تنفي هذا الزعم من الأساس.
- إقرار المسيح الطّي نفسه بالعبودية لله كان في مهده ويوم القيامة ينفي هذا الادعاء؛ لأنه لا يتفق مقام الألوهية مع مقتضيات البشرية والإقرار بالعبودية لله.

ا. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٣٩٩،
 ٢٠٠ بتصرف.

ق "إنكار عقيدة البعث في الفكر الإلحادي" طالع أيضًا: الشبهة التاسعة، من الجزء السابع (الإيان والتدين). وفي "تعلُّل المشركين في إنكار البعث بعدم رجعة آبائهم إلى الدنيا" طالع: الشبهة الثانية والخمسين، من هذا الجزء.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٤٠٤،
 ٥٠٠

- المسيح التَّلِيْنِينَ رسول الله يأكل الطعام، فكيف يكون إلماً؟
- لا أحد يقدر على منع الله ﷺ أن يهلك المسيح
   وأمّه ومَن في الأرض جميعًا، فمصيره هـ و وأمـ ه وكـل
   مخلوقات الله ﷺ بيد الله وحده.

# ad be

# الشبهة السابعة

# إنكارُ البعث والمُعاد وإحياء الخلق يوم القيامة مرةً أخرى واعتبارُ ذلك أسطورةً وسحرًا (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

ينكر الدَّهرِيُّون (١) ومَن وافقهم من مُشْركي العرب

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (سبأ/ ٣، ٧، ٢٩، ٣٥، التغابن/ ٧، يونس/ ٥٣، الملك/ ٢٥، ق/ ٣، ١٥، المدخان/ ٥٣، الجاثية/ ٢٤، ٢٣، يس/ ٤٨، ٨٧، الصافات/ ٢١، ١٧، ٥٣، الجاثية/ ٢٤، ٢١، المؤمنون/ ٥٣، السجدة/ ١٠، ١٨، النمل/ ٦١، ١٦، الكهف/ ٣٦، ٥٣، ٧٣، ٨٢، ١١ كهف/ ٣٦، الإسراء/ ٤٩، ١٥، ٩٨، النحل/ ٣٨، الرعد/ ٥، هود/ ٧، الشعراء/ ١٨، الواقعة/ ٤٧، ٤٨، النازعات/ ١٠، ١١). الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (سبأ/ ٣، يونس/ ٥٣، الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (سبأ/ ٣، يونس/ ٥٣،

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (سبأ/ ٣، يونس/ ٥٥، الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (سبأ/ ٣، يونس/ ٥٥، ٥٥، التغابن/ ٧، سبأ/ ٨، ٣٠، الجاثية/ ٢٦، الإسراء/ ٥٠، ٩٩، النحل/ ٣٥، طه/ ٥٥، الواقعة/ ٤٩، ٥٠، الحج/ ٥، ٧، الشورى/ ١٨، الصافات/ ١٩٨، ١٩، يس/ ٧٩: ١٩٠، السجدة/ ٢٩، ٣٠، الأنبياء/ ٣٩، ٥٤، مريم/ ٧٢، الكهف/ ٢١، ٣٧، الروم/ ٢٧).

النكار عقيدة البعث في الفكر الإلحادي" طالع: الشبهة التاسعة، من الجزء السابع (الإيهان والتدين). وفي "تعلّل المشركين في إنكار البعث بعدم رجعة آبائهم إلى الدنيا" طالع: الشبهة الثانية والخمسين، من هذا الجزء.

١. الدَّهْرِيُّون: جمع دَهْري، وهو المُلْحِد الذي لا يؤمن بـالآخرة،
 ويقول ببقاء الدنيا، أو بأن العالم موجود أزلا وأبدًا ولا صانع له.

البعث والمعاد، ويؤيد هذا بعض الفلاسفة فيُنكرون البُداءة والمعاد، ويعتبرون إحياء الخلق مرة أخرى من قبيل الأسطورة والخرافة، كها زعمت طائفة أخرى أن البعث يكون للأرواح دون الأجساد. قال الله وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنيَا نَمُوتُ وَغَيًا وَمَا يُهُلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمُ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ الله (الجانبة).

## وجوه إبطال الشبهة:

- ١) البعث حقيقة مؤكدة ومحددة بأجل معدود.
- ٢) الذي قدر على بدء الحياة قادر على إعادتها.
- ۳) القادر على خلق ما هو عظيم قادر على خلق ما
   و دونه.
- على تحويل الخلق من حال إلى حال دليل على قدرته على البعث والإحياء بعد الإماتة.
- قصة من أنكر البعث خير دليل على قدرة الله
   تعالى على البعث والنشور يوم القيامة.
- ٦) إحياء بعض الأموات في هذه الحياة دليل
   واقعي على قدرته ﷺ على البعث.
- ٧) ضرب المثل بإحياء الأرض بالماء وكذلك دورة
   النبات؛ للاستدلال على صحة البعث.
- ٨) حكمة الله وعدله يقتضيان بعث العباد للجزاء والحساب.
  - ٩) اتفاق جميع الأنبياء على الإخبار بالمعاد.
  - ١٠) ضلال منكري البعث؛ حيث لا دليل لهم.

#### التفصيل:

هذه شبهة داحضة أكثر المشركون مقولتها، وهي من أكثر مزاعمهم وشبههم تردادًا وتكرارًا في القرآن، فهم

الأول: الملاحدة الذين ينكرون وجود الخالق، ومن هؤلاء كثير من الفلاسفة الدَّهريَّة الطبائعية، ومثلهم الشُّيوعيُّون (۱) في عصرنا، وهؤلاء ينكرون صدور الخلق عن خالق؛ فهم منكرون للنشأة الأولى والثانية، ومنكرون لوجود الخالق أصلًا. وهؤلاء ناقشهم الله ﷺ أولًا في وجود الخالق ووحدانيته \_كها سبق أن بيَّنا \_ثم يأتي بعد ذلك إثبات المعاد؛ لأن الإيهان بالمعاد فرع الإيهان بالله.

الثاني: الـذين يعترفون بوجـود الخـالق، ولكـنهم

١. الشَّيوعيُّون: هم من يعتنقون المذهب الشَّيوعي، مذهب كارل ماركس، وهو نظام اجتماعي وسياسي واقتصادي يقوم على الإنتاج الجماعي وإشاعة المِلْكِيَّة وإزالة الطبقات الاجتماعية، وأن يعمل الفرد على قَدْر طاقته ويأخذ على قَدْر حاجته.

الثالث: الذين يؤمنون بالمعاد على غير الصفة التي جاءت بها الشرائع السهاوية من النصارى، وهؤلاء هم الذين يعتقدون أن الذي يُنَعَم أو يُعَذَّب يوم القيامة إنها هو الروح فحسب، وقال بقولهم كثير من الفلاسفة والفرق الضالة (۳).

وقد رد القرآن على هؤلاء المنكرين للبعث المكـذِّبين

٢. الصَّادوقيُّون: جماعة قليلة العدد نسبيًا، ولكن معظمها كان من المثقفين والأعيان، واسمها مشتق من صادوق رئيس الكهنة في أيام داود وسليهان عليهها السلام وقد حصروا تعليمهم في الكتاب المقدس فقط، زاعمين أن حرف الناموس المكتوب وحده هو المُلْزِم، وينكرون القيامة.

٣. القيامة الكبرى، د. عمس سسليان الأشسقر، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م، ص ٦١، ٦٢، ٨٤ بتصرف.

بالمعاد ما زعموه في غير موضع من آياته بالأدلة والبراهين القاطعة المثبتة للبعث والنشور، ومن ذلك:

# أولا. بين القرآن الكريم أن البعث حقيقة مؤكدة ومحددة بأجل معدود:

لقد نوَّع الحق على أساليب الإخبار عن تلك الحقيقة، فتارة يجزم المولى ﷺ بوقوع ذلك اليــوم ومــن ذَلَكُ قُولُ مُ مَثِلًا: ﴿ إِنَّ ٱلسَّكَاعَةَ ءَالِيَـةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ (ك. ١٥)، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَئِيَّةٌ لَا رَبِّ فِيهَا ﴾ (غانه: ٥٩)، وقوله: ﴿ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَآتٍ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (الانعام)، وقوله: ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ﴿ ﴿ الدَّارِياتِ ﴾، وفي بعض الأحيان يخبر عـن اقترابـه، ومنه قوله ﷺ ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ, بَعِيدًا ۗ وَنَرَنَهُ قَرِيبًا ۗ ﴾ (المعارج)، وقوله: ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَى ٱلْفَكُرُ اللَّهُ ﴾ (القمر)، وفي مواضع أخرى يقسم الله تعالى عـلى وقوعـه ومجيئه، ومنه قول على: ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ لِلَّا إِلَّهُ هُوَ ۚ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكُمَةِ لَارَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ أُللَّهِ حَدِيثًا ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ النَّاءِ ﴾ أو يأمر رسوله بالإقسام عـلى وقـوع البعـث وتحققـه، وذلـك في معـرض الـرد عـلى المكذبين به المنكرين له(١).

ومن ذلك قوله ﴿ وَيَسْتَنْبِثُونَكَ أَحَقُّ هُو ۚ قُلْ إِى وَرَبِّ إِنْهُ لَحَقُّ هُو ۚ قُلْ إِى وَرَبِّ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفُرُوا لَا تَأْتِينَا وَنظير هذه الآية قوله ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفُرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَكَى وَرَبِّ لَتَأْتِينَا كُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ ﴾ (سا: ٣)، ويؤكد القرآن أن يوم القيامة يوم محدد لا يُزاد في موعده

١. المرجع السابق، ص٦٣: ٦٦ بتصرف.

٢. المرجع السابق، ص٦٦ بتصرف.

ولا يُنقص، قال عَلَى: ﴿ قُل لَكُمْ مِيعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغُخُرُونَ عَنْهُ سَاعَةُ وَلا تَسْتَغُخُرُونَ ﴿ آ ﴾ (سا)، إذن فهو ميعاد معدود محرر لا يُزاد في موعده ولا يُنقص، قال الله الله إذَا جَآءَ لَا يُؤخّرُ ﴾ (نوح: ٤)، فذلك وعد صادق، وخبر لازم، وأجل لا شك فيه، قال الله وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ فَهُ وَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ فَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ فَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ وَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ وَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴿ قَالَ اللَّهُ وَمَا لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ وَاللَّهُ وَمَا لَا اللَّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

# ثانيًا. ومن الأدلة العقلية المفحمة التي برهن بها القرآن على البعث والمعاد أنه استدل على النشأة الأخرى بالنشأة الأولى:

نشاهد كل يوم حياة جديدة تخلق: أطفال يولدون، وطيور تخرج من بيضها، وحيوانات تلدها أمهاتها، وأسهاك تملأ البحر والنهر، يرى الإنسان ذلك كله بأم عينيه، ثم ينكر أن يقع مثل ذلك مرة أخرى بعد أن يبيد الله هذه الحياة. إن الذين يطلبون دليلاً على البعث يغفلون عن أن خلقهم على هذا النحو أعظم دليل على ذلك، فالقادر على خلقهم ابتداء، قادر على إعادة خلقهم مرة أخرى (٢).

ويبرهن على بالبداءة على الإعادة، يعني أنه على قد خلق الإنسان ولم يَكُ شيئًا، أفلا يمكنه على إعادته ثانية وقد صار شيئًا موجودًا؟! قال على: ﴿ أُولَا يَذَكُرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

ويـذكرنا القـرآن في موضع آخر بـالخلق الأول للإنسان، فآدم خلقه الله من تراب؛ فالقادر على جعل التراب بشرًا سويًّا، لا يعجزه أن يعيده بشرًا سويًّا مرة أخرى بعد موته، كها يذكرنا بخلقتنا نحن ذرية آدم، فإنه خلقنا من سلالة من ماء مهين، تحول هذا الماء فأصبح نطفة، ثم صارت النطفة علقة، ثم تحولت إلى مضغة.

إلى أن نفخ فيها الروح وجعلها إنسانًا سويًّا، فالقادر على الخلق المشاهَد المعلوم قادر على إعادته وإحيائه بعد موته، قال ﷺ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرابِ ثُمَّ مِن ثُطْفَةِ ثُمَّ مِن عُلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضَغَةٍ مُعَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُعَلَقَةٍ إِنْكَبِينَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِ الْمَرْعَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَن يُنُوفَ وَمِن عَلَقَةُ لِنَا اللهُ فَا اللهُ اللهُ

وَرَبَتْ وَأَنْكَبَتْ مِن كُلِّ ذَقْع بَهِيج ﴿ فَاللَّهُ بِأَنَّ اللَّهُ هُو الْحَقُّ وَأَنَّهُ، يُحْي الْمَوْقَى وَأَنَّهُ، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ عَاتِيَةٌ لَا رَبْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴿ ﴾ (الحج)(١).

ثالثًا. ومن الأدلة القوية في هذا الصدد ما ساقه القرآن دليلا للعقل أن يتفكر فيه، إذ بيّن أن من جملة خلقه تعالى ما هو أعظم من خلق الناس؛ فالقادر على خلق الأعظم لا شك قادر على خلق ما هو دونه:

لقد نبَّه الله عَلَىٰ كل مَن له عقل \_ يعي به \_ على قدرته على إعادة الخلق مرة أخرى، وذلك بدليل أنه خلق السهاوات والأرض، فقدرته على إعادة الخلق أسهل من خلقه السهاوات والأرض، قال تبارك وتعالى: ﴿ لَحَلُّقُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ (غانو: ٥٧)، وقــال ﷺ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَلْدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَى ﴾ (الاحقاف: ٣٣)، وقال أيضًا: ﴿ أُولَمْ يَرَوَّا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ قَـادِرُ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَّارَيْبَ فِيهِ ﴾ (الإسراء: ٩٩)، وقال أيضًا: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَلدِرٍ عَلَىٓ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ۞ (بس). ويوضح ذلك قـول ابن تيمية بعد أن ساق هذه النصوص -: "فإنه من المعلوم ببداهة العقول أن خلق السهاوات والأرض أعظم من خلق أمثال بني آدم، والقدرة عليه أبلخ، وأن هذا الأيسر أولى بالإمكان والقدرة من ذلك"<sup>(٢)</sup>.

١. المرجع السابق، ص٦٧.

٢. المرجع السابق، ص٦٨.

رابعًا. ومن ردود القرآن على منكري البعث ما بينه الحق تعالى برهانًا للعقل البشري أن يتدبره من أن قدرته تعالى على تحويل الخلق من حال إلى حال لا يعجزها إعادة الخلق بعد المات:

إن من تمام ألوهيته وربوبيته تعالى قدرته سبحانه على تحويل الخلق من حال إلى حال، فهو يميت ويحيي، ويخرج الحي من الميت، والميت من الحي، ويخلق ويفني، قال على: ﴿ إِنَّ اللَّهُ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَكُ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَالنَّوَكُ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَالنَّوَكُ يُخْرِجُ الْحَيْقِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيَّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَانَّى تُوفَكُونَ ﴿ فَا فَي اللَّهُ اللَّهُ فَانَى تُوفِكُونَ ﴿ فَا فَي اللَّهُ ال

## خامسًا. ساق القرآن بعض أدلة البعث في معرض الرد على واحد من مكذبي المعاد :

يحكي القرآن عن أحد هؤلاء المشركين المستبعدين البعث \_ وهو العاص بن وائل \_ حين جاء إلى النبي رفي يده عَظْم رميم وهو يفتُه ويَذُرُوه في الهواء،

ويقول: يا محمد، أيبعث الله هذا بعد ما أَرَمَّ؟! قال ﷺ:
"نعم يبعث الله هذا، يُميتك ثم يُحييك ثم يدخلك نار
جهنم"، قال: فنزلت الآيات: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَا
خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَخَصِيمٌ مُّبِينٌ ( ( ) ( ) ).

ونزلت في هذه القصة الآيات الأخيرة من سورة يس، وفيها يقول الحق ﷺ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ اللهِ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خَلْقَهُ وَال مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُ ١٠٠٠ ١ (١١٠٠)، فهذا المشرك ضرب لله مثلًا ونسي أنه خلقه مـن نطفـة، فلـم يهتدِ إلى أن ذلك أعجب من إعادة عظمه ﴿ أَفَعَيِينَا المتهافت: ﴿ قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَأَهَاۤ أَوَّلَ مَزَوَّ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ١١٠ ﴾ (يس)، أي: يعلم العظام في سائر أقطار الأرض وأرجائها أين ذهبت وتفرقت وتمزقت، ثم ضرب الله له مثلًا آخر وهو الشجر الأخـضر الـذي يوقد منه النار، فالله بدأ خلق هذا الشجر من ماء حتى صار خضرًا نضرًا ذا ثمر وينع، ثـم أعـاده إلى أن صـار حطبًا يابسًا توقد به النار، وكذلك هو فعَّال لما يـشاء، قادر على ما يريد، لا يعجزه شيء، قال على الله الدِّي جَعَلَ لَكُو مِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَازًا فَإِذَا آنتُه مِّنْهُ تُوقِدُونَ (١٠٠٠)، ثم يقدم القرآن استدلالًا آخر على إعادة الأجساد بخلق السهاوات والأرض بها فيها من الكواكب السيَّارة، والجبال، والبحار، والرمال، وما بين

١. المرجع السابق، ص٦٩، ٧٠.

صحيح: أخرجه الحاكم في مستدركه، كتاب التفسير، باب تفسير سورة يس (٣٦٠٦)، وصححه الحاكم وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

ذلك، قال الله : ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ( الله عَلَى الله عَلَى

## سادسًا. إحياء بعض الأموات في هذه الحياة دليـل واقعـي على قدرتـه ﷺ على البعث والنشور يوم القيامة :

لقد ذكر القرآن الكريم عددًا من القصص التي أحيا الله فيها بعض الأموات في هذه الحياة الدنيا، وكذلك ما أيّد الله به بعض رسله من إحياء الموتى على أيديهم، وفي كل ذلك أعظم دليل على قدرته تعالى على البعث والنشور، فحدثنا القرآن عن الذي مرَّ على قرية وهي خاوية على عروشها، فتعجب من إحياء الله لها بعد موتها وقد كان مؤمنًا لا شاكًا، ولكن الله أعلمه ذلك

وحدثنا عن إبراهيم العَلَيْ الذي دعا ربه أن يريه كيف يحيي الموتى، فكان هذا المشهد الذي حدثنا القرآن عنه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ عَنه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْتَى قَالَ الله وَلَكِن لِيَطْمَيِنَ قَلْي قَالَ الله وَلَكِن لِيَطْمَينَ قَلْي قَالَ الله وَلَكِن الله الله عَلَى الله وَلَكِن الله الله وَلَكِن الله الله وَلَكِن الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَكِن الله وَلَكِن الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَهُ الله وَلِي الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلِي مَنهُ الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَهُ الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَهُ الله وَلَكُن الله وَلَكُن الله وَلَهُ الله وَلِهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلِهُ الله وَلَهُ الله وَلِهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ الله وَلِهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِي الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِي الله وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِهُ اللهِ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِلْ اللهُ الل

وحدثنا عن أصحاب الكهف الذين ضرب الله على آذانهم في الكهف ثلاثمائة وتسع سنين، ثم قاموا من

رقدتهم بعد تلك الأزمان المتطاولة، قبال تعبالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ لَلْإِنْ بَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبَثُواْ أَمَدًا ﴿ ثُمُّ اللَّهُ ﴾ (الكهف)، وقبال أيسضًا: ﴿ وَلِبَثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِأْتُةِ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ تِسْعًا ﴿ وَلِبَثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِأْتُةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ تِسْعًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

وحدثنا عن قوم موسى الطّيِّلاً، هـؤلاء الـذين قـالوا له: ﴿ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللّهَ جَهـرَةً ﴾ (البقرة: ٥٠)، فأخذتهم الصاعقة وهم ينظرون، شم بعثهم الله بعـد موتهم هذا، قـال تعـالى: ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّنِعِقَةُ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ أَلصَّنِعِقَةُ وَأَنتُمْ فَن نَظُرُونَ ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ مَن بَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَكُمُ مَن نَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَكُمُ مَن بَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَكُمُ مَن نَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَكُمُ مَنْ نَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَكُمُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

سابعًا. ومن الأدلة التي ساقها القرآن على البعث أنه لفت نظر الناس إلى ذلك حين ضرب المثّل بإحياء الأرض بما ينبته فيها من النبات بعد نزول الماء:

- قال ﷺ: ﴿ فَأَنظُر إِلَىٰ ءَائْدِ رَحْمَتِ ٱللّهِ كَيْفَ
   يُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْتَى ۖ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الروم﴾.
- وقال: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّالَّالَّةُ

- وقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ عَلَيْهِ أَنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلِيْعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمُآتِ ٱلْمَاءَ ٱلْهَرَّتَ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِى آخَيَاهَا لَمُحْيَ ٱلْمَوْقَةُ إِنَّا لَكِنْهَا اللَّهِ الْمُقْتِلِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّ ﴾ (نصلت).
- وقال على: ﴿ وَالَّذِى نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِهَدرِ فَأَنشَرْنَا بِهِ، بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِك تُخْرَجُون ﴿ الله الزحرف ). والمعنى المراد من هذا كله هو: الاستبصار والاستدلال؛ أي: استدلوا بذلك على أن مَن قدر عليه قادر من باب أولى على إحياء الموتى، وهذا من قبيل الاستدلال بالشاهد على الغائب (١).

### ثامنًا. ومن أهم الأدلة الناصعة التي ذكرها القرآن على البعث أنه بيّن الحكمة منه :

إن الحكمة والعدل يقتضيان بعث العباد يوم القيامة

الحساب؛ إذ إن الخلق يصبح عبثًا وباطلًا إذا لم يكن هناك يوم آخر يُبعث فيه الناس، ويُحاسبون على أعمالهم التي عملوها في الحياة الدنيا؛ أي أن الحياة تصبح عبثًا، وخلق السهاوات والأرض يصبح باطلًا لو كانت الحياة الدنيا هي نهاية المطاف، قال الله المنت الحياة الدنيا هي نهاية المطاف، قال الله المنت عباده ليجزي الذين عامنوا وعمل الله وعدله يما كانوا يكفرون الله المنت عباده ليجزيهم بها قدموا، إن خيرًا يقتضيان أن يبعث عباده ليجزيهم بها قدموا، إن خيرًا يقتضيان أن يبعث عباده ليجزيهم بها قدموا، إن خيرًا يقتضيان أن يبعث عباده ليجزيهم بها قدموا، إن خيرًا

١. الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، دار إحياء الـتراث العـربي،
 بيروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، ج١٤، ص٤٥ بتصرف.
 ٢. ركائز الإيمان، محمد قطب، مرجع سابق، ص٣٨٧.

فخير، وإن شرًّا فشر، فالله خلق الخلق لعبادته، وأرسل الرسل وأنزل الكتب لبيان الطريق الذي يعبدونه به، فمن العباد من استقام على طاعته، وبذل نفسه وماله في سبيل ذلك، ومنهم من رفض الاستقامة على طاعة الله وطغى، أفيليق بعد ذلك أن يموت الصالح والطالح ولا يجزي الله المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته؟! ﴿ أَنَنجُعُلُ اللَّسُلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ أَنَنجُعُلُ اللَّسُلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ أَنْ يَكُو فِيهِ لَمَا تَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ اللَّهُ المُعْمِينَ الله المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته؟! أمْ لَكُو كِنتُ فِيهِ لَمَا تَعَمَّمُونَ ﴿ الله المحسن بإحسانه والمنها الله المحسن المناه الله المحسن المناه والمنها المناه والمناه الله المناه المناه والمناه الله المناه المناه المناه الله المناه المن

فنحن نشاهد في حياتنا الدنيا ظالمين ظلوا على ظلمهم حتى لحظة الموت، ومظلومين ظلوا مظلومين ظلوا مظلومين الى آخر حياتهم، أفيكون هذا عدلًا وحكمة إن كانت الحياة الدنيا هي نهاية المطاف؟! وأين هو العدل والظالم لم يُقتص منه والمظلوم لم يُقتص له؟! وأين هي الحكمة في خلق حياة تجري أحداثها على غير مقتضى العدل، ثم تنتهي على هذه الصورة؟!

أيكون من الحق أن الذين أجابوا داعي الله فآمنوا به واستقاموا على طريقه، يعيشون ويموتون في الهوان والندل كأنهم هم المغضوب عليهم، وأن الذين لم يستجيبوا لله ولم يؤمنوا به يعيشون ويموتون هانئين منعمين كأنهم هم الذين نالوا رضوان الله؟!

كلا بغير شك. ولا يجوز ذلك في حق الله. لا يجوز في حق الله الأعور يجوز في حق عدالته وحكمته الله أن تكون الأمور على هذه الصورة، وإلا تكون الحياة عبثًا لا معنى لها ولا حكمة فيها... لذلك جاء هذا السؤال الإنكاري:

﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

فقد نزلت هذه الآية في كفار قريش الذين كانوا ينكرون البعث، ولكن العجيب أن الجاهلية المعاصرة تنتج نهاذج تنطبق عليها الآية الكريمة تمامًا، ومن هؤلاء: سارتر الوجودي (٢) المُلْحِد، الذي يقول: إن الوجود كله عبث وكله باطل، وإن حياة الإنسان لا معنى لها ولا حكمة فيها: ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَوَيْلُ مَعنى لها ولا حكمة فيها: ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَوَيْلُ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَيَ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَوَيْلُ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَيَ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَيَ اللَّيْنِ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَيْنَ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَي اللَّيْنِ اللَّهُ اللَّيْنِ كَفُرُوا فَي اللَّهُ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَي اللَّهُ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَي اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْنَ كَفُرُوا فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْه

تاسعًا. ومن الأدلة على البعث ما ذكره القرآن من اتفاق جميع الأنبياء على الإخبار بالمعاد: فالإيمان بالقيامة والجنة والنار من أصول الإيمان التي يشترك الأنبياء جميعًا وأتباعهم الصادقون في معرفتها والإيمان بها:

فقد أخبر القرآن الكريم عن هؤلاء الأشقياء أهل النار الذين يقرون بأن رسلهم أنذرتهم باليوم الآخر،

القيامة الكبرى، د. عمر سليمان الأشقر، مرجع سابق، ص٧٥، ٧٦.

الوجودي: القائل بمذهب الوجود أو الوجودية، وهو مذهب فلسفي يرى أن الوجود سابق على الماهية، وأن الإنسان حرٌ يستطيع أن يصنع نفسه، ويتخذ موقفه كها يبدو له؛ تحقيقًا لوجوده الكامل.

٣. ركائز الإيمان، محمد قطب، مرجع سابق، ص ٣٩٠.

ق "اقتضاء فكرة "العدالة" لعقيدة البعث طالع: الوجه الثاني، من الشبهة التاسعة، من الجزء السابع (الإيمان والتدين).

كها ذكر القرآن الكريم أنه ما من نبي من الأنبياء إلا أنذر قومه يوم القيامة وأخبرهم بالبعث والنشور من أجل الجزاء والحساب، وذلك حين قص قصص الأنبياء في القرآن الكريم (١).

# عاشرًا. يؤكد القرآن الكريم في أكثر من موضع أن المنكرين للبعث والمعاد لا يستندون إلى دليل ولا يقيمون على دعواهم تلك أي برهان:

فيا عندهم من علم بالبعث والمعاد إن يتبعون إلا الظن وإن هم إلا يخرصون، قال على: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلّا حَمَانُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهَرِكُمَا إِلّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَلِك مِنْ عَيَانُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهَرِكُمَا إِلّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَلِك مِنْ عِلْمَ إِنْ هُمْ إِلَا يَظُنُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ عِلْمَ أَلَهُ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنَّ وَقَال عَلَى اللَّهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبِّ فِيهَا قُلْتُم مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنْ وَقَال عَلَى اللَّهِ عَقُ وَالسَّاعَةُ لَا رَبِّ فِيهَا قُلْتُم مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنْ وَقَال عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَقَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَقَالَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّلِ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللَّه

#### الخلاصة:

- الموجد للشيء بعد العدم قادر على إعادة بعثه
   بعد فنائِه؛ فالقادر على الخلق من عدم قادر على إعادة
   الخلق بعد إفنائه.
- المنكر للبعث والمعاد وإحياء الخلق يـوم القيامة
   يعيش في الوهم والضلال، فالأمثلة على ذلك متعـددة،
   والأدلة كثيرة، ومن ذلك إحياء الله ﷺ لـلأرض بعـد

القيامة الكبرى، د. عمر سليمان الأشقر، مرجع سابق، ص٧٧: ٨١ بتصرف.

موتها ببعض الأمطار يسقطها عليها.

• هناك بون كبير بين حقيقة البعث والمعاد وبين الأسطورة والسحر، ولقد شاهد بعض البشر \_ في فترات مختلفة من التاريخ \_ عودة الحياة إلى الجثث الهامدة، وجاء القرآن بقصص من ذلك، كقتيل بني إسرائيل، وكالذي مرَّ على قرية، ومن ذلك أيضًا قصة إبراهيم الطيخة والأربعة من الطير، وإحياء عيسى الطيخة للموتى بإذن الله عنية.

### AND BUS

#### الشبهة الثامنة

## ادُعاء أن الأصنام والأوثان آلهة تشفع عند الله ﷺ وتقرِّب إليه (\*)

#### مضمون الشبهة :

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (يونس/ ١٨، الزمر/ ٣، الرعد/ ٢٦، الإسراء/ ٤٣،٤٢).

وما ملك. تعالى الله عمَّا يقولون عُلوًّا كبيرًا.

#### وجوه إبطال الشبهة:

- عبادة غير الله مخترعة، والشرك حادث في الناس.
- ٢) هذه الآلهة التي يعبدها هؤلاء المشركون لا تنفع ولا تضر ولا تملك شيئًا.
  - ٣) المخلوقات جميعًا خاضعة لله ﷺلا.
- لوكان مع الله آلهة -كها زعم المشركون لتقربوا إليه وعبدوه.
  - الله ﷺ منزَّه عن الشريك.

#### التفصيل:

#### أولا. عبادة غير الله مخترعة، والشرك حادث في الناس:

إن الذي حمل المشركين على عبادة الأصنام هو عبادتهم الملائكة؛ ليشفعوا لهم عند الله والله في نصرهم ورزقهم وما ينوبهم من أمور الدنيا، أما المعاد فكانوا جاحدين له كافرين به، كها كانوا يعبدون هذه الأصنام أيضًا لتقربهم إلى الله منزلة عنده، قال في حاكيًا عنهم هذا القول: ﴿ وَالَّذِينَ اللَّهُ مُنْ لُهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ لَهُ عَده وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللهُ مَنْ لَهُ عَده المُعَلِّمُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَنْده اللهُ اللهُ عَنْده واللهُ اللهُ اللهُ

وهذه الدَّعوى هي التي اعتمدها المشركون في قديم الدهر وحديثه، وجاءتهم الرسل \_صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين \_بردِّها والنهي عنها، فكان من أهداف الرسل الدعوة إلى إفراد العبادة لله وحده لا شريك له،

وتوضيح أن هذا شيء اخترعه المشركون من عند أنفسهم لم يأذن به الله ولا رضي به، بىل أبغضه ونهى عنه، قال عَلَّى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّلغُوتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (الانبياء).

ثم أخبر الله على أن هذا الشرك حادث في الناس بعد أن لم يكن، وأن الناس كلهم كانوا على دين واحد وهو الإسلام إلا أنهم تفرقوا واختلفوا، قال على الرين (وَمَاكَانَ التَّاسُ إِلَّا أَمْمَةُ وَلَحِدَةً فَآخَتَكَفُوا ﴾ (يونس: ١٩).

## ثانيًا. هذه الآلهة التي يعبدها هؤلاء المشركون لا تنضع ولا تضر ولا تملك شيئًا:

لقد أنكر الله على المشركين الذين عبدوا معه غيره ظائين أن شفاعة تلك الآلهة تنفعهم عند الله، وأخبر على أن هذه الآلهة المزعومة لا تضر ولا تنفع ولا تملك شيئًا، ولا يقع شيء مما يزعمون فيها، ولن يكون هذا أبدًا، قال على: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ مَنْ اللّهِ مَا لَكُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مِن اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ

وقال عَلَى النَّهِ النَّا اللهِ عَلَمُ الْمَا الْمَا الْمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فبيَّن تَكُلُّ أن هذه الآلهة التي اتخذوها من دونه أولياء يعبدونهم لا تملك لأنفسها \_ولا لعابديها بطريق الأولى \_نفعًا ولا ضرَّا، ولا تُحصِّل لهم منفعة ولا تدفع عنهم مضرة، فهل يستوي مَن عبد الله وحده لا شريك له؛ فهو على نور من ربه، ومَن عبد هذه الآلهة مع الله فهو في الظلهات ليس بخارج منها؟!

## ثَالثًا. المخلوقات جميعًا خاضعة لله ﷺ:

المشركين الشفاعة منهم أمر في غاية الجهل حيث ينتظرون الشفاعة في المآل ممن لا يوجد منه نفع ولا ضرر في الحال.

## رابعًا. لوكان مع الله آلهة ـ كما زعم المشركون ـ لتقربوا اليه وعبدوه:

ومن ردود القرآن أيضًا على هؤلاء المشركين قولـه تعالى: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ مَعَلُمْ ءَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لَّا بَنَعَوْا إِلَى ذِي ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ (الإسراء)، والمعنى: قل يا محمد لهـؤلاء المشركين الزاعمين أن لله شريكًا من خلقه، العابدين معه غيره ليقربهم إليه زلفي: لو كان الأمر كما تقولون وأن معه آلهة تُعبد لتقرِّب إليه وتشفع لديه \_ لكان أولئك المعبودون يعبدون الله ويتقربون إليه ويبتغون إليه الوسيلة والقُرْبَي، فاعبدوه أنتم وحده كما يعبده من تدعونه من دونه، ولا حاجة لكم إلى معبود يكون وساطة بينكم وبينه، فإنه لا يحب ذلك ولا يرضاه، بــل يكرهه ويأباه، وقد نهى عن ذلك على ألسنة جميع رسله وأنبيائه، ووجه الاستدلال أنكم جعلتموهم آلهة، وقلتم: ما نعبدهم إلا ليكونوا شفعاءنا عندالله، فلو كانوا آلهة كما وصفتم إلهيتهم، لكانوا لا غنى لهم عن الخضوع لله، وذلك كاف لكم بفساد قولكم؛ إذ الإلهية تقتضي عدم الاحتياج، فكان مــآل قــولكم أنهــم عباد لله مكرمون عنده، وهذا كافٍ في تفطـنكم لفـساد القول بإلهيتهم. والابتغاء على هـذا ابتغاء محبـة ورغبـة كقوله ﷺ: ﴿ فَمَن شَآةَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ. سَبِيلًا ﴿ ﴾ (المزمل)؛ فالسبيل على هذا المعنى مجاز عن التوسل إليه والسعى إلى مرضاته.

ويحتمل أن يكون المعنى المراد بالسبيل سبيل السعي

إلى الغلبة والقهر، أي: لطلبوا مغالبة ذي العرش وهـو الله تعالى، وهذا كقوله على: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَيْهِ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ (المؤمنون: ٩١)، أي: لتغالبوا وسعى بعضهم إلى بعض بالغزو؛ إذ العادة في أهل السلطان أنهم يطلبون توسعة سلطانهم ويتألبون على السلطان الأعظم ليسلبوه ملكه أو بعضه، وكثيرًا ما ثارت الأمراء والسلاطين على ملك من الملوك وسلبوه ملكه، فلو كان معه آلهة لسلكوا عادة أمثالهم... وذلك يفضي إلى اختلال العالم لاشتغال مدبريه بالمقاتلة والمدافعة على نحو ما يوجد في مِيثُولوجيا اليونان(١) من تغالب الأرباب وكيد بعضهم لبعض؛ فيكون هذا في معنى قولـه ﷺ: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَآ ءَالِهُـُهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ (الانبياء: ٢٢)، وهو الدليل المسمى بدليل التمانع في علم أصول الدين، فالسبيل على هذا المعنى مجاز على التمكن، والظفر بـالمطلوب، والابتغـاء على هذا ابتغاء للمكانة، فيكون عن عداوة وكراهة (٢).

#### خامسًا. الله ﷺ منزُّه عن الشريك:

وفي ختام تفنيده الله لمؤلاء المشركين نَّـزه الله تعالى نفسه عما يدَّعي هؤلاء فقـال: ﴿ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ سُ ﴾ (الإسراء)... شم يرسـم الـسياق للكون كله بها فيه ومَنْ فيه مشهدًا فريدًا، تحت العرش، حيث يتوجه الكون كله إلى الله يـسبح لـه ويجـد إليـه حيث يتوجه الكون كلـه إلى الله يـسبح لـه ويجـد إليـه

١. الميثُولوجيا: علم الأساطير والخرافات المتسصلة بالآلهة
 وأنصاف الآلمة عند شعب من الشعوب.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مـج٧،
 ج١٥، ص١١١، ١١٢ بتصرف.

الوسيلة: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِن الوسيلة: ﴿ تُسَيِّحُ لِمُ السَّمَوَ لَالسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِمَدِّهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُ إِنَّهُ كَان حَلِيمًا عَفُورًا ﴿ الْإسراء ) وهو تعبير تنبض به كل ذرة في هذا الكون الكبير وتنتفض روحًا حية تسبح لله ، فإذا الكون كله حركة وحياة وإذا الوجود كله تسبيحة واحدة شجية رخية ، ترتفع في جلال إلى الخالق الواحد الكبير المتعال..

وإنه لمشهد كوني فريد، حين يتصور القلب كل حصاة وكل حجر، كل حبة وكل ورقة، كل زهرة وكل ثمرة، كل نبتة وكل شجرة، كل حشرة وكل زاحفة، كل حيوان وكل إنسان، كل دابة على الأرض وكل سابحة في الماء والهواء.. ومعها كل سكان السهاء.. كلها تسبح الله تعالى وتتوجه إليه في علاه: ﴿ وَلِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُشَيِّحُ بِعَيْدِهِ ﴾ يسبح بطريقته ولغته ﴿ وَلَاِكِن لَا نَفْقَهُونَ لَا نَفْقَهُونَ لَا نَفْقَهُونَ الله عجوبون بصفاقة الطين، ولأنكم محجوبون بصفاقة الطين، ولأنكم لم تتسمعوا بقلوبكم، ولم توجهوها إلى أسرار الوجود الخفية، وإلى النواميس التي تنجذب إليها كل ذرة في هذا الكون الكبير، وتتوجه بها إلى خالق النواميس، ومدبر هذا الكون الكبير..

﴿ إِنَّهُ رُكَانَ حَلِيمًا غَفُولًا ﴾ وذكر الحلم والغفران هنا بمناسبة ما يبدو من البشر من تقصير في ظل هذا الموكب الكوني المسبح بحمد الله، بينها البشر في جحود وفيهم من يشرك بالله، ومن ينسب له البنات، ومن يغفل حمده وتسبيحه، والبشر أولى من كل شيء في هذا الكون بالتسبيح والتحميد والمعرفة والتوحيد، ولولا حلم الله وغفرانه لأخذ البشر أخذ عزيز مقتدر ولكنه

يمهلهم ويذكرهم ويعظهم ويزجرهم ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا عَفُورًا ﴾ (١).

#### الخلاصة:

- الأصل أن الناس كانوا على الفطرة السليمة ثم
   حدث فيهم الشرك فبعث الله في كل أمة رسولًا ليردهم
   إلى فطرتهم وهي الإيهان والتوحيد.
- الواقع يشهد بأن هذه الآلهة التي عبدها الناس
   لا تملك لنفسها ضرًّا ولا نفعًا فضلًا عن أن تملكه
   لعابديها.
- كل من في السهاوات والأرض خاضع لله ولا
   يملك أحد لأحد ضرًا ولا نفعًا ولا يشفع أحد لأحد
   عند الله إلا بإذنه تعالى.
- الله تعالى منزه عن الشريك، ولو كانت هناك
   آلهة مع الله \_ كها يدّعي هؤلاء \_ فليس لهم إلا أن يتقربوا
   إلى الله ولا يتخذوا عنده الشفعاء والوسطاء.

#### 33 5 K

#### الشبهة التاسعة

## دعوى ألوهيَّة العِجْل (\*)

#### مضمون الشبهة :

لما أنقذ الله بني إسرائيل من فرعون، مروا على قـوم يعبدون الأصنام فطلبوا من موسى الني أن يجعـل لهـم

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٤، ص٠٢٢٣،
 ٢٢٣١

<sup>(\*)</sup>الآية التي وردت فيها الشبهة: (طه/ ٨٨).

الآيتان اللتان ورد فيهما الرد على الشبهة: (طه/ ٩٠، ٩٠).

#### وجوه إبطال الشبهة:

 انتكاس فطرة بني إسرائيل وشغفهم الدائم
 بعبادة إله مجسد أمامهم هو الذي أوقعهم في عبادة العجل.

٢) العجل لا يـضر ولا ينفـع ولا يـتكلم فكيـفيكون إلماً؟

٣) شواهد الحال أكدت عجز العجل عن رعاية
 عابديه، أو نصرة صانعه من غضب الله، أو حتى حماية
 نفسه من الحرق والنسف، فلا إله إلا الله الواحد
 الأحد.

#### التفصيل:

#### أولا. انتكاس فطرة بني إسرائيل وشففهم الدائم بعبادة إله مجسد أمامهم هو الذي أوقعهم في عبادة العجل:

بين القرآن الكريم أن طبيعة بني إسرائيل المنحرفة، وفطرتهم المُنتكِسة عن البراءة التي فطر الله عليها الإنسان ـ ذلك هو الذي أوقعهم في عبادة العجل، فلقد

قصّ علينا القرآن أن بني إسرائيل عاشوا في العذاب طويلًا، في ظل الوثنية الفرعونية، عاشوا يقتل فرعون أبناءهم، ويستحيي نساءهم، فإذا فتر هذا النوع البشع من الإرهاب الوحشي، عاشوا حياة الذل والسخرة والمطاردة على كل حال، ففسدت نفوسهم، وفسدت طبيعتهم، والتوت فطرتهم، وانحرفت تصوراتهم، وامتلأت نفوسهم بالجبن والذل من جانب، وبالحقد والقسوة من الجانب الآخر، وهما جانبان متلازمان في النفس البشرية حيثها تعرضت طويلًا للإرهاب، قال في النفس البشرية حيثها تعرضت طويلًا للإرهاب، قال شيعًا يَسْتَضْعِفُ طَابِفَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَنْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِي، شِيمًا يَسْتَضْعِفُ طَابِفَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَنْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِي، فِسَاءَهُمْ وَيَسْتَخِي،

ولقد مَنَّ الله تعالى على بني إسرائيل ونجاهم من هذا العذاب: ﴿ وَلَقَدْ جَيِّنَا بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ مِنَ ٱلْعَدَابِ ٱلْمُهِينِ هذا العذاب: ﴿ وَلَقَدْ جَيِّنَا بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ مِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ اللَّهُ مِن فِرْعَوْتُ إِنَّهُ مَانَ عَالِيًا مِن ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ اللَّهُ مَا الله (الدخان)، نجاهم الله تعالى بمعجزة عظيمة ذكرها الله بقوله عَلَى لهم، ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَجَيْنَكُمُ وَأَغَرَقْنَا عَلَى اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وبهذه المعجزة انتهت مرحلة تخليص بني إسرائيل من حياة الذل والهوان والنكال، والتعذيب بين فرعون وملئه، وإنقاذهم من أرض الذل والقهر إلى الصحراء الطليقة في طريقهم إلى الأرض المقدسة، ولكن القوم اشرأبّت أنفسهم إلى الوثنية والشرك بمجرد أن رأوا قومًا يعكفون على أصنام لهم، وتخلخلت عقيدة التوحيد التي جاءهم بها موسى الطيخ ولم يمض إلا القليل على معجزة نجاتهم بعناية الله الواحد.

قال كَتَلَىٰ: ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِيٓ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَٱتَوَاْ عَلَىٰ قَوْمِ

يَعْكُنُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ لَهُمْ قَالُواْ يَنْمُوسَى اَجْعَل لَنَا إِلَهَا كَمَا لَمُمْ وَيِهِ لَمُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنَكُمْ فَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴿ إِنَّ هَدُولُا مِمْ مُنْهِ مَا هُمْ فِيهِ وَيَطِلُّ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْقِيكُمْ وَيَطِلُّ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْقِيكُمْ إِلَنْهَا وَهُو فَضَلَكُمْ عَلَى الْعَنكِينِ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْقِيكُمْ إِلَيْهَا وَهُو فَضَلَكُمْ عَلَى الْعَنكِينِ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْقِيلُونَ مِنْ اللّهِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شَوْءَ الْعَذَابِ اللّهُ يُقَالِمُن أَنْ الْمَاءَكُمُ وَفِي ذَلِكُم بَلاً اللّهُ فِن وَلِيكُمْ بَلاّةً مِن الإعراف.

فهذه طبيعة القوم المنحرفة، بها ترسّب فيها من ذلك التاريخ القديم، إن العهد لم يَطُلُ بهم منذ أن كانوا يُسامون الحَسْف في ظل الوثنية الجاهلية عند فرعون ومنذ أن أنقذهم نبيهم وزعيمهم موسى الطّخ باسم الله الواحد رب العالمين الذي أهلك عدوهم، وشق لهم البحر، وأنجاهم من العذاب الوحشي الفظيع الذي كانوا يسامونه، إنهم خارجون للتو واللحظة من مصر و ثنتها.

ولكن ها هم أولاء ما إن يجاوزون البحر حتى تقع أبصارهم على قوم وثنيين، عاكفين على أصنام لهم، مستغرقين في طقوسهم الوثنية، وإذا هم يطلبون إلى موسى - رسول رب العالمين الذي أخرجهم من مصر باسم الإسلام والتوحيد - أن يتخذ لهم وثنا يعبدونه من جديد ويطلبون عمن.. من موسى أن يتخذ لهم بنفسه آلمة، ولو أنهم اتخذوا لهم آلمة لكن الأمر أقل غرابة من أن يطلبوا إلى رسول رب العالمين أن يتخذ لهم آلمة.. فغضب موسى النيخ لربه وقال قولته التي تليق بهذا الطلب العجيب: قال: ﴿ إِنَّ كُمْ قَوْمٌ جَهَالُونَ ﴾ ثم بين لهم فساد هذه العبادة وضلال هؤلاء ﴿ إِنَّ هَكُولًا مِ مُتَبَرَّمًا لهم فساد هذه العبادة وضلال هؤلاء ﴿ إِنَّ هَكُولًا مِ مُتَبِّمًا فَي مُتَبِّمًا فَي مُتَابِعِ من

غبائهم، وجهلهم وحماقتهم المزرية إذ كيف يطلب لهم إلما غير الله وهم في نعمته وفضله يتقلبون؟ ويذَّكرهم في الوقت ذاته بمعجزة نجاتهم التي ما تزال حاضرة في أذهانهم وأعصابهم، ولقد كانت هذه المنَّة وحدها كفيلة بأن تذكر وتشكر ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهُ الْمَاكِمُ عَلَى الْمَاكِمِينَ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاكِمِينَ اللَّهُ الْمُعَالَعُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَعُ اللَّهُ الْمُعَالَعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ اللَّهُ الْمُعَالَةُ اللَّهُ الْمُعَالِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَعُ اللَّهُ الْمُعَالِقُ اللَّهُ الْمُعَالِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَقُلُولُ اللَّهُ الْمُعَالَقُولُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَقُولُولُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَال

ثم يتركهم موسى الطّنِين ويمضي لميقات ربه بعد أن استخلف عليهم هارون، وهو نبي أيضًا حتى لا يضلوا، ويوصيهم بعبادة الله وحده والدوام عليها، ولكنها طبيعة بني إسرائيل التي ما تكاد تستقيم خطوة حتى تلتوي عن الطريق، والتي ما تكاد ترتفع عن مدى الرؤية الحسية في التصور والاعتقاد، والتي يسهل انتكاسها كلها فتر عنها التوجيه والتسديد والأخذ بالشدة: ﴿ وَالمَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ حُلِيتِهِ مَعَجَلاً بالشدة: ﴿ وَالمَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ حُلِيتِهِ مَعَجَلاً بالشدة: ﴿ وَالمَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ حُلِيتِهِ مَعَجَلاً الله حَسَدُا لَدُ خُوارُ أَلَد يَرَوا أَنَهُ لا يُكِلِمُهُمْ وَلا يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً وَالله عَلَى الله والله والمَا الله عَلَى الله والمُعَلَى الله والله عَلَى الله والله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والله والله والله والله عَلَى الله عَلَى الله والله وال

إنه الاستعباد والذل الطويل في ظل الفرعونية الوثنية الذي كان قد أفسد طبيعة القوم، وأضعف استعدادهم لاحتمال التكاليف والصبر عليها، والوفاء بالعهد والثبات عليه، وترك في كيانهم النفسي خلخلة واستعدادًا للانقياد والتقليد المريح، فها يكاد موسى يتركهم في رعاية هارون ويبعد عنهم قليلًا حتى تتخلخل عقيدتهم كلها وتنهار أمام أول اختبار (٢).

لقد راودوا نبيهم من قبل أن يجعل لهم إلما يعكفون

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٣٦٤:
 ١٣٧٣ بتصرف.

٢. المرجع السابق، ج٤، ص٢٣٤٦.

عليه بمجرد رؤيتهم لقوم وثنيين يعكفون على أصنام لهم، فصدهم نبيهم عن ذلك الخاطر وردهم ردًّا شديدًا، فلما خلوا إلى أنفسهم ورأوا عجـ لل جـسدًا مـن الذهب \_ لا حياة فيه كها تفيد كلمة جسد \_ صنعه لهم السامري، وهو رجل من السَّامِرة (١) كان يرافقهم أو واحد منهم، واستطاع أن يجعله بهيئة بحيث يخرج صوتًا كصوت خُوار الثِّيران.. لما رأوا ذلك العجل الجسد طاروا إليه، وتهافتوا عليه حتى قال لهم السامري: ﴿ هَٰذَاۤ إِلَهُ كُمْ وَإِلَهُ مُوسَىٰ ﴾ (ط. ٨٨٠) الـذي خـرج موسى لمقياته معه؛ فنسي موسى موعده معه، ربها لزيادة الليالي العشر الأخيرة في الميقات التي لم يكن القوم يعلمونها، فلم زاد عن الثلاثين ولم يرجع قال لهم السامري: لقد نسي موسى موعده مع إلهه فهـذا إلهـه ـ ولم يتذكروا وصية نبيهم لهم من قبل بعبادة ربهم الذي لا تراه الأبصار\_رب العالمين \_ولم يتدبروا حقيقـة هـذا العجل الذي صنعه لهم واحد منهم، وإنها لصورة زرية للبشرية تلك التي كان يمثلها هؤلاء القوم، صورة يعجب منها القرآن الكريم، وهو يعرضها على المشركين في مكة، وهم يعبدون الأصنام (٢).

### ثانيًا. العجل لا يضرولا ينفع فكيف يكون إلهًا؟

من الأدلة القاطعة التي ساقها القرآن على بطلان تلك العبادة ومثلها كل عبادة يُتوجَّه بها إلى أي معبود غير الله ﷺ أن الله ﷺ أرشد من اتخذوا العجل إلما وزعموا أنه إله موسى أرشدهم أن يتدبروا ويتفكروا،

هل يجيبهم هذا العجل إذا سألوا، وهل يخاطبهم إذا تكلموا؟ وهل يملك لهم نفعًا أو ضرًّا في دنياهم أو أخراهم؟ فقال على: ﴿ أَفَلا يَرُونَ أَلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً وَلا يَعْلِكُ لَمُمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ( ه ).

وإذا كان هذا حاله فكيف يكون إلما، ألا يتدبر هولاء القوم ويعقلون ما يعتقدون، ويفهمون ما يقولون، فالله تعالى الذي أهلك فرعون وملأه الطغاة ونجّى بني إسرائيل من العذاب على أيدي فرعون وجنده هو الذي يضر وينفع، ويثيب ويجزي، ويعطي ويمنع.

وأمّا هذا العجل المصنوع فشواهد الحال تشير إلى عجزه وعدم تحركه فهو عاجز أن ينفع أو يضر، فكيف تعتقدون ألوهيته، وتلك دلالة عقلية؛ لأن من فقد صفات العاقل من السمع والكلام كيف يكون إلمّا؟! إنهم يثنون عليه ويُمجِّدونه ويدعونه وهو ساكت لا يشكر لهم ولا يعدهم باستجابة، وشأن الكامل إذا سمع ثناء أو تلقى طلبة أن يجيب، وأما الصوت الذي كان يخرج من العجل فإن الذي صنع لهم العجل كان عارفًا بصناعة الحيل التي كانوا يصنعون بها الأصنام، عارفًا بصناعة الحيل التي كانوا يصنعون بها الأصنام، تخرج منها أصوات إذا أطلقت عندها رياح بالكير ونحوه، ولذا قال ابن عباس - رضي الله عنها -: لا والله ما كان خواره إلا أن يدخل الريح في دُبُره فيخرج من فمه فيسمع له صوت (۲).

٣. ذكره ابن كثير في تفسيره (٣/ ٢١٨) في تفسير قوله ؟
 ﴿ وَالْحَكَدُ قَوْمٌ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ خُلِيّهِ مَ عِجْلًا جَسَدُا لَهُ خُوارٌ ﴾

السَّامِرة: قـوم يـشتركون مـع اليهـود في بعـض العقائد،
 ويخالفونهم في بعضها.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٣٧٣.

وهذا الإرشاد الذي أمر الله به هؤلاء المضالين هو عَين الحجة التي أقامها إبراهيم الطّنِين على قومه في عبادتهم الأصنام حيث قال لهم: ﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْنًا وَلَا يَضُرُّكُمْ شَنَ أُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفعُكُمْ شَيْنًا وَلَا يَضُرُّكُمْ شَنَ أُونِ اللّهِ لَا يَنفعُكُمْ شَيْنًا وَلَا يَضُرُّكُمْ شَنَ أُونِ اللّهِ لَا يَنفعُكُمْ شَنْ أُونِ اللّهِ لَا يَنفعُكُمْ شَنْ أُولِا يَضُرُّكُمْ شَنَ أُولِا يَضُرُكُمُ اللهِ أَفِي اللّهِ لَا يَنفعُلُمُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَا لَا يَنفعُكُمُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّ

فالمقصود هنا بقوله و أفلا يَرَوْنَ ألَا يَرَجِعُ إلَيْهِمُ وَلا وَلا يَمْلِكُ لَمُمْ صَرَّا وَلا نَفْعًا الله الله على عادة يكن عجلاحيًا يسمع قولهم ويستجيب له على عادة العجول البقرية، فهو درجة أقل من درجة الحيوانية، وهو بطبيعة الحال لا يملك لهم ضرًّا ولا نفعًا في أبسط صوره، فهو لا ينطح ولا يرفس ولا يدير طاحونة ولا ساقية، جسد لاحياة فيه ولا روح، فكيف نسوا ربهم الذي أنقذهم من أرض الذل وعكفوا عليه في بلاهة فكر وبلادة روح (1).

﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ خُلِيّهِ مَعْ عِجْلا جَسَدُا لَهُ خُوارٌ أَلَهُ يَرَوْا أَنَهُ لَا يُكِلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا أَتَّخَذُوهُ وَكَا يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا أَتَّخَذُوهُ وَكَا أَوْا ظَلْهِم مَن وَكَا أَوْا ظَلْهِم مَن عَلَم الله علقهم وما يعبد خلقا من صنع أيدي البشر، والله خلقهم وما يعبد خلقا من صنع أيدي البشر، والله خلقهم وما يصنعون؟! وكان فيهم هارون، فلم يملك لهم ردًّا عن هذا الضلال السخيف، وكان فيهم بعض عقلائهم فلم يملكوا زمام الجهاهير المتدافعة على العجل \_ وبخاصة يملكوا زمام الجهاهير المتدافعة على العجل \_ وبخاصة

أنه من ذهب معبود إسرائيل الأصيل (٢).

لقد نصح لهم هارون وهو نبيهم كذلك، والنائب عن نبيهم المنقذ ونَبَّهُمُ إلى أن هذا ابتلاء، قال: ﴿ وَلَقَدُ عَن نبيهم المنقذ ونَبَّهُمُ إلى أن هذا ابتلاء، قال: ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَمُمْ هَنُونُ مِن قَبْلُ يَعَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمْنَنُ فَانَبِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ ﴾ (ط.،)، ونصحهم الرَّمْنَنُ فَانَبِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ ﴾ (ط.،)، ونصحهم باتباعه وطاعته كها تواعدوا مع موسى، وهو عائد إليهم بعد ميعاده مع ربه على الجبل، ولكنهم التووا وتملصوا من نصحه ومن عهدهم لنبيهم بطاعته، وقالوا: ﴿ لَن مَن نصحه ومن عهدهم لنبيهم بطاعته، وقالوا: ﴿ لَن نَصْحه ومن عهدهم لنبيهم بطاعته، وقالوا: ﴿ لَن

فرجع موسى إليهم غضبان أسفًا، فسمع منهم حجتهم التي تكشف عن مدى ما أصاب نفوسهم من تخلخل وأصاب تفكيرهم من فساد، فأنَّبهم وقرَّعهم، ثم التفت إلى أخيه وهو في ثورة الغضب يأخـذ بـشعر رأسه وبلحيته في انفعال وثـورة: ﴿ قَالَ يَهَرُونُ مَامَنَعَكَ إِذَّ رَأَيْنَهُمْ مَهَلُّواً ١٠ أَلَا تَنَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ١٠ ﴾ (١٥)، فها كان من هارون إلا أن يُطلعه على تفاصيل الحال كــا وقع: ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَابِرَأْمِيٌّ ۚ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْرَاءِ يلَ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الله وفي سورة أخرى: ﴿ قَالَ أَبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِي ٱلْأَعْدَآةَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِإَخِى وَٱدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينِ اللَّهِ ﴿ (الأعراف). ثم طرد السامريُّ وحرَّق العجل الـذي كـانوا يعبدونـه من دون الله ونسفه في اليمِّ، وهكذا انتهت عبادة العجل في بني إسرائيل.

أي ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٤، ص٢٣٤٨ بتصر ف.

٢. المرجع السابق، ج٣، ص١٣٧٣.

ثَالثًا. شواهد الحال أكدت عجز العجل عن رعاية عابديه، أو نصرة صانعه من غضب الله، أو حتى حماية نفسه من الحرق والنسف:

من الأدلة العملية التي ساقها القرآن الكريم على بطلان عبادة العجل، وأنَّ العبادة ينبغي ألَّا تُصرف إلا لله الواحد القهار: أن بيَّن لهم القرآن ما أكدته شواهد الحال من أن هذا العجل الذي عبدوه لو كان إلما لما عجز عن رعاية عابديه وحمايتهم من غضب الله الذي حرَّ بهم، وكذلك لاستطاع حماية صانعه أو حتى حماية نفسه من الحرُق والنَّسْف.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا ٱلْعِجَلَ سَيَنَا لَمُمْ عَضَبُ مِن رَبِهِم وَذِلَةً فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيَا وَكَذَالِكَ جَرِّي عَضَبُ مِن رَبِهِم وَذِلَةً فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيا وَكَذَالِكَ جَرِّي ٱلْمُقَرِّينَ ﴿ الاعراف)، إِن الله حكم ووعد.. إِن القوم الذين اتخذوا العجل سينالهم غضب من رجم وذلة في الحياة الدنيا.. ذلك مع قيام القاعدة الدائمة: إِن الذين يعملون السيئات ثم يتوبون يغفر الله لهم برحمته، وإذن فقد علم الله أن الذين اتخذوا العجل لن يتوبوا توبة موصولة، وأنهم سيرتكبون ما يخرجهم من تلك توبة موصولة، وأنهم سيرتكبون ما يخرجهم من تلك القاعدة.. وهذا ما كان.

فقد ظل بنو إسرائيل يرتكبون الخطيئة بعد الخطيئة، ويسامحهم الله المرة بعد المرة، حتى انتهوا إلى الغضب الدائم واللعنة الأخيرة: ﴿ وَكَذَالِكَ جَرِّى ٱلْمُفْتَرِينَ ﴾ (الأعراف: ١٥٢).

كل المفترين إلى يوم الدين.. فهو جزاء متكرر كلما تكررت جريمة الافتراء على الله، من بني إسرائيل ومن غير بني إسرائيل.

ووعيد الله للكافرين صادق لا محالة، وقد كتب على

الذين اتخذوا العجل الغضب والذلة، وكان آخر ما كتب الله عليهم أن يبعث عليهم إلى يوم القيامة من يسومهم سوء العذاب، فإذا بدا في فترة من فترات التاريخ أنهم يطغون في الأرض، ويستعلون بنفوذهم على الأمين -أوكها يقولون عنهم في التلمود: "الجوييم"! وأنهم يملكون سلطان المال، وسلطان أجهزة الإعلام، وأنهم يقيمون الأوضاع الحاكمة التي تنفذ لهم ما يريدون، وأنهم يستذلون بعض عباد الله ويطردونهم من أرضهم وديارهم في وحشية، والدول الضالة تساندهم وتؤيدهم. إلى آخر ما نراه في هذا الزمان.. فليس هذا بناقض لوعد الله لهم ولا لما كتبه الله عليهم.. فهم بصفاتهم هذه وأفعالهم يختزنون النقمة في قلوب البشر، ويهيئون الرصيد الذي يدمرهم من قلوب البشر، ويهيئون الرصيد الذي يدمرهم من السخط والغضب(۱).

١. المرجع السابق، ص١٣٧٥.

تجنح إلى انحراف(١).

والمقصود أن عبادة العجل لم تنفعهم في شيء، بـل أوقعتهم في غضب الله ووعيده الذي تحقق، فلـو كـان هذا العجل إلما لحماهم من الله ولأنقذهم مـن غـضبه، ولكنه صنم لا يضر ولا ينفع.

ومن جملة ما استدل به القرآن الكريم على بطلان عبادة العجل وأكدته شواهد الواقع العملي أينضًا: أن هذا العجل عجز عن حماية صانعه \_السامري \_من غضب الله، أو حتى حماية نفسه من الحَرْق والنَّسف، "فقد أعلن موسى الطِّيخُ السامريُّ بالطرد من جماعة بني إسرائيل مدة حياته، ووكل أمره بعد ذلك إلى الله وواجهه بعنف في أمر إلحه الـذي صنعه بيـده؟ لـيري القوم بالدليل المادي أنه ليس إلمًا، فهو لا يحمي صانعه ولا يدفع عن نفسه: ﴿ قَالَ فَأَذْهَبْ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُخْلَفَةٌ. وَٱنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ۖ لَنُحَرِّقَنَّهُۥ ثُمَّ لَنَسِفَنَّهُ فِي ٱلْيَتِمِ نَسْفًا ١٠٠٠ ﴾ (٥)، اذهب مطرودًا لا يمسَّك أحدُّ لا بسوء ولا بخير ولا تمسَّ أحدًا، وكانت هذه إحدى العقوبات في ديانة موسى الطِّيخ، عقوبة العزل وإعلان دَنَس المُدنَّس، فلا يَقْرَبه أحد ولا يَقْـرَب

أما الموعد الآخر فهو موعد العقوبة والجزاء عند الله، وفي حَنَق وعنف أمر أن يُهْوَى على عجل الذهب فيُحرَّق ويُنْسَف ويلقى في الماء، إنها غَضْبَة لله ولدين الله، حيث يُستحبُّ الحزم وتَحْسُن الشدة.

ثم يُعلِن موسى حقيقة العقيدة: ﴿ إِنَّكُمَّ إِلَّهُكُمُ ٱللَّهُ

ٱلَّذِى لَا ٓ إِلَهُ إِلَّا هُو وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ١١ ﴾ (١٥) (١٠).

#### الخلاصة:

- افتتان بني إسرائيل بعبًاد البقر من قوم السامري
   كان جهلًا وارتدادًا منهم عن شريعة نبي الله تعالى
   موسى الطّيلًا فضلًا عن شغفهم الدائم بعبادة إله مجسّد
   أمامهم.
- قابل موسى التَّكِينَ هذا الافتتان بوصفهم بأنهم
   قوم يجهلون وأن هذه الآلهة لا تنفع ولا تنضر وهي
   سبب الخسران والضياع في الدنيا والآخرة.
- العجل الذي صنعه السامري لا يملك نفعًا ولا ضرًا، فكيف يكون إلها؟!
- تحطيم موسى الطّن للعجل ونسفه في اليم دليل على بطلان هذه العبادة؛ لأن العجل لم يستطع الدفاع عن نفسه فضلًا عن الدفاع عن عابديه.

#### الشبهة العاشرة

## ادعاء النَّمروذ بن كنعان أنه يستطيع الإحياء والإماتة <sup>(\*) ®</sup>

#### مضمون الشبهة :

ادّعي النمروذ بن كنعان \_عنادًا ومكابرة \_ لنفسه أنه

١. المرجع السابق، ص١٣٨٦.

٢. المرجع السابق، ج٤، ص٩ ٢٣٤ بتصرف.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ٢٥٨).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢٥٨).

இ في "محاجّة إبراهيم للنمروذ" طالع: الشبهة الثامنة عشرة، من الجزء التاسع (الأنبياء والرسل١).

يحيي ويميت، وذلك عندما أنكر عليه إبراهيم الطّين تألمه، ورفض الخنضوع له قائلا: ﴿ رَبِّي ٱلَّذِى يُعْي، وَيُمِيتُ ﴾ (البقرة: ٢٥٨)، فأتى النمروذ برجلين وأمر بقتل أحدهما وترك الآخر، وزعم أنه بذلك يحيي ويميت. قال على: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَلَّجٌ إِبْرَهِمَمَ فِي رَبِّهِ اللّهُ المُلك إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبّي ٱلّذِى يُحْي، وَيُمِيتُ قَالَ أَلّهُ ٱلمُلك إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبّي ٱلّذِى يُحْي، وَيُمِيتُ قَالَ أَلّهُ اللّهُ المُلك إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبّي ٱلّذِى يُحْي، وَيُمِيتُ قَالَ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

#### وجها إبطال الشبهة:

- ا ضعف حجة النمروذ وتمويهه وهروبه، وعدم فهمه لمقالة إبراهيم التلكيلا.
- ٢) إفحام إبراهيم للنمروذ وإلزامه الحجة بطلبه
   تغيير مسار الشمس.

#### التفصيل:

#### أولا. ضعف حجة النمروذ وتمويهه وهروبه من الحق:

إن هذا الملك - النمروذ - الذي حاج إبراهيم في ربه لم يكن منكرًا لوجود الله أصلًا إنها كان منكرًا لوحدانية الله في الألوهية والربوبية ولتصريفه للكون وما يجري فيه وحده، وهنا كان لا بُدَّ من المواجهة والمحاجة بينه وبين إبراهيم الطيخ وإقامة الحجة في المناظرة، وكان النمروذ قد طلب من إبراهيم دليلًا على وجود الرب الذي يدعو إليه، فقال له إبراهيم: ﴿ رَبِّي اللّهِ على وجود وربيت الله والبقيم: ﴿ رَبِي اللّهِ على وجود وحود المرب حدوث هذه الأشياء: المشاهدة بعد عدمها وعدمها بعد وجودها، وهذا دليل على وجود الفاعل المختار ضرورة؛ لأنها لم تحدث بنفسها، فلا بلّد لها من مُوجد أوجدها، وهو الرب الذي أدعو إليه وإلى عبادته أوجدها، وهو الرب الذي أدعو إليه وإلى عبادته

وحده لا شريك له، فعند ذلك قال المُحاجّ وهو النمروذ: ﴿ أَنَا أُحِيّ وَأُمِيتُ ﴾، وذلك أنه أُتي برجلين قد استحقًا القتل، فأمر بقتل أحدهما فقتل، وأمر بالعفو عن الآخر فلم يُقتل، فذلك عنده هو معنى الإحياء والإماتة.

وفي الحقيقة هذا ليس جوابًا لإبراهيم التَلِين ولا في معنى ما قاله، فإما أنه لم يفهم قول إبراهيم التَلِين إذ جوابه منقطع عن الدليل لا يتصل به بالمرة، فإنه أراد أن يكون سببًا للإحياء والإماتة، والكلام إنها هو في الإنشاء والتكوين لا في اتخاذ الأسباب والتوسل في الشيء المُكوَّن، فالمراد بالذي يحيي ويميت الذي يُنشئ الشيء المُكوَّن، فالمراد بالذي يحيي ويميت الذي يُنشئ الحياة في جميع العوالم الحية من نبات وحيوان وغيرها، ويزيل الحياة بالموت، وإما أنه موَّه على قومه مُوْهمًا أنه فاعل لذلك وأنه هو الذي يحيي ويميت، فادّعى لنفسه هذا المقام عنادًا ومكابرة.

## ثانيًا. إفحام إبراهيم السَّيَّة للنمروذ:

لما رأى إبراهيم الطّنِين أن النمروذ لم يفهم أن مراده بالذي يحيي ويميت مصدر التكوين الذي يحيا كلَّ حي بإحيائه ويموت بقطع إمداده له بالحياة، أو أن إبراهيم الطّنِين لما رآه ادَّعي هذه المكابرة قال له: ﴿ فَإِنَ اللّهَ يَأْتِ بِهَا مِن الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن الْمَغْرِبِ ﴾ الله يأتي بالشّميس مِن المَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن المَغْرِب ﴾ (البقرة: ٢٥٨) وهذا من إبراهيم في الحقيقة وإيضاح لقوله الأول، أي إذا كنت كما تدّعي من أنك تحيي وتميت هو الذي يتصرف في وتميت، فالذي يحيي ويميت هو الذي يتصرف في الوجود في خلق ذرَّاته وتسخير كواكبه وحركاته، وربي هو الذي يعطي الحياة ويسلبها بقدرته وحكمته، وهو المكون لهذه الكائنات بهذا النظام وهذه السنن الحكيمة

التي نشاهدها عليها، وهو الذي يأتي بالشمس من المشرق فتبدو كل يوم كذلك، فإن كنت إلمّا تحيي وتميت كما تدّعي فأت بها من المغرب وغيرٌ لنا نظام طلوعها، وائت بها من الجهة المقابلة للجهة التي جرت سنته كلّا بظهورها منها، فبُهت الذي كفر وأدركته الحيرة وأخذه الحصر والعَي من نصوع الحبُجّة وسطوعها فلم يحر جوابًا؛ لعلمه بعجزه وانقطاعه وظهور عورة جهله وكذب زعمه وادعائه، وأنه لا يقدر على المكابرة في هذا المقام، فخرس وقامت عليه الحجة.

وهذا التنزيل على هذا المعنى السابق أحسن مما ذكره بعض الأصوليين والمنطقيين من أن عدول إبراهيم الكين عن المقام الأول إلى المقام الثاني انتقالٌ من دليل إلى دليل أوضح منه، أو أنه جواب آخر، أو أن إبراهيم الكين لما وصف ربه كلا بها هو صفة له من الإحياء والإماتة وهو أمر له حقيقة ومجاز قصد إبراهيم الكين إلى الحقيقة، وفزع النمروذ إلى المجاز وموّه على قومه، فسلم الحقيقة، وفزع النمروذ إلى المجاز وموّه على قومه، فسلم له إبراهيم الكين تسليم الجدل وانتقل معه من المثال الأول إلى الثاني وجاء بأمر لا مجاز فيه فانقطعت حجة النمروذ ولم يمكنه أن يقول: أنا آتي بها من المشرق؛ لأن ذوي الألباب والعقول يكذّبونه.

وليس الأمر في الحقيقة على ما ذكروا، بل المقام الأول يكون كالمقدمة للثاني، ويبيِّن ما ادعاه النمروذ في الأول، ومن فهم الآية على الوجه السابق الذي قررناه يعلم أنه لا محل للشبهة التي يوردها بعض الناس على حجة إبراهيم الطَّيِّلا، وهي أنه كان للنمروذ أن يقول له: إذا كان ربك هو الذي يأتي بالشمس من المشرق وهو قادر على ما طالبتني به من الإتيان بها من المغرب فليأت بها يومًا ما، قال بعض المُقلِّدين: ولا يمكن أن يسأل

إبراهيم التيلي ربه ذلك؛ لأن فيه خراب العالم، وقال بعض المرتابين: إنه لو قال له النمروذ ذلك لألزمه، والحقيقة أن النمروذ على طغيانه وغروره قد فهم من الحجة ما لم يفهمه هؤلاء القائلون، فقد فهم أن مراد إبراهيم التيلي أن هذا النظام في سير الشمس لا بدله من فاعل حكيم، إذ لا يكون مثله بالمصادفة والاتفاق، وإن ربي الذي أعبده هو ذلك الفاعل الحكيم الذي قضت حكمته بأن تكون الشمس على ما ترى، ومن فهم هذا لا يمكن أن يقول: اطلب من هذا الحكيم أن يرجع عن حكمته ويبطل سنته، كذلك لا محل لقول بعضهم: لم سكت إبراهيم التيلي عن كشف شبهته الأولى إذ زعم أن ترك القتل إحياء، فقد علمت أن مسألة الشمس قد تشفت ذلك انكشافًا لا يخفى إلا على من تخفى عليه الشمس.

#### الخلاصة:

- مكابرة النمروذ وعناده وهروبه من حجة إبراهيم الطّنظ لضعف حجته إذ هو يعلم أنه لا يقدر على الإحياء والإماته إلا الله تعالى، ولو طالبه إبراهيم بإحياء الميت الذي أمر بقتله لما استطاع.
- المعنى المراد من حجة إبراهيم الطّين المُفحِمة للنمروذ هي إعلامه أن هذا النظام في سير الشمس لا بدله من فاعل حكيم، وهذا هو الله على، وقد اقتضت حكمته بأن تكون الشمس على ما ترى.

## 200 EX

#### الشبهة الحادية عشرة

## الاحتجاج بالقَدر على الإشراك بالله وعدم الهداية (\*) ®

#### مضمون الشبهة :

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ا بعث الله الرسل وأمرهم بأن يأمروا الناس بعبادة الله وحده، وليس على الرسل إلا البلاغ المبين، وبذلك أعذرهم الله رهالاً.
- ٢) لا حُجّة لهم في مشيئة الله الشرعية ولا الكونية،
   فإن الله لا يرضى لعباده الكفر.
- ٣) ليس للمشركين علم يستندون إليه في دعواهم،
   بل هو العناد والجحود.

#### التفصيل:

#### أولا. انتفاء العنربإرسال الرسل:

(\*) الآيات التي وردت فيها السبهة: (النحل/ ٣٥، الأنعام/ ١٤٨، الزخرف/ ٢٠).

الآيات التي ورد فيها السرد على السبهة: (النحـل/ ٣٥: ٣٧، الأنعام/ ١٤٨، ١٤٩، الزخرف/ ٢٠، الزمر/ ٧).

 الإيمان بالقدر وسلب إرادة العبد" طالع: الشبهة الثانية والعشرين، من الجزء السابع (الإيمان والتدين).

شَيْءٍ غَنُ وَلا ءَابَاوُنَا وَلا حَرَمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ السَلَان وَلا عَرِر السوائب والوصائل وغير النحل: ٣٥)، أي: من البحائر والسوائب والوصائل وغير ذلك مما كانوا ابتدعوه واخترعوه من تلقاء أنفسهم مما لم يُنْزِل به سلطانًا، فردَّ الله عليهم شبهتهم وأنكر عليهم أشد الإنكار، ونهاهم عنه آكد النهي، إذ بعث في كل أمة الله وينهون عن عبادة ما سواه، قال الله عنه في كل أمت عبادة الله وينهون عن عبادة ما سواه، قال الله في الرسل المنها إلا البكنعُ المبين الله وكا والرسل كلهم يدعون إلى عبادة الله وينهون عن عبادة ما سواه، قال الله في الرسل المنهم مَن عبادة ما مناه المناه الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن عبادة الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن عبادة ما الله الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن الله وينهون عن الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن الله وينهون عن عبادة ما الله وينهون عن الله وينهون عبادة من الله الله وينهون عبادة من الله وينهون عن الله الله وينهون عن الله وينهون عن الله وي

وقال أيضًا: ﴿ وَسَّنُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ الزحرف ) ، فكيف يسوغ لأحد من المشركين بعد هذا أن يقول: فكيف يسوغ لأحد من المشركين بعد هذا أن يقول: ﴿ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِهِ عِن شَيْعٍ ﴾ (النحل: ٣٥). ثم إنه عَلَى قد أخبر أنه أنكر عليهم بالعقوبة في الدنيا بعد إنذار الرسل؛ فلهذا قال: ﴿ فَمِنْهُم مَنْ هَلَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَلَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَلَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَلَى اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ هَلَى اللهُ وَمِنْهُم مَنْ هَلَى الله فَانَظُرُوا كَيْفَ كَان عَقِبَةُ ٱلمُكَذِيدِي ﴿ النحل وكذّب السلوا عَمَا كان من أمر من خالف الرسل وكذّب

واحتجاج المشركين بمشيئة الله على المشركين بمشيئة الله على الإشراك به هو نظير قوله على الإشراك به هو نظير قوله على وَإِذَا فَعَلُواْ فَعَلُواْ فَعَرُا فَعَلُواْ فَعَلُواْ فَعَرُا الْعَرَافِ ٢٨).

## ثَانيًا. الله ﷺ لا يرضى لعباده الكفر:

مشيئة الله كلّ الشرعية عنهم منتفية؛ لأنه نهاهم عن ذلك على ألسنة رسله، وأما مشيئته الكونية وهي تمكينهم من ذلك قدرًا فلا حجة لهم فيها؛ لأن الله كلّ خلق النار وأهلها من الشياطين والكفرة، وهو لا يرضى لعباده الكفر، وله في ذلك حجة بالغة وحكمة قاطعة، قال كلّ : ﴿ إِن تَكْفُرُوا فَإِنَ اللّهَ عَنَى عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ﴾ (الزمر:٧).

فالله الله الله الله علم قبل أن يوجد عباده أحوالهم وما هم عاملوه وما هم إليه صائرون، ثم أخرجهم إلى هذه المدار ليظهر معلومه الذي علمه فيهم كما علمه، وابتلاهم من الأمر والنهي والخير والشر بما أظهر معلومه، فاستحقوا المدح والذم والثواب والعقاب بما قاموا به من الأفعال والصفات المطابقة للعلم السابق، ولم يكونوا يستحقون ذلك وهي في علمه قبل أن يعلموها، فأرسل رسله وأنزل كتبه وشرع شرائعه إعذارًا إليهم وإقامة للحجة عليهم؛ لئلًا يقولوا كيف

تعاقبنا على علمك فينا وهذا لا يدخل تحت كسبنا وقدرتنا فلما أظهر علمه فيهم بأفعالهم جعل العقاب في معلومه الذي أظهره الابتلاء والاختبار (١).

والمقصود أن إرادة الله الله الله الله الله الله الم إرادة كونية فتكون هي المشيئة كما في قوله الله الله المقات الله ألله ما أفتَ تَلُواُوَكَكِنَّ الله يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ الله الله البه الله المناق وجد من الكفر والفسوق والعصيان تعلقت به مشيئته وما تتعلق به محبته ولا رضاه ولا أمره الديني، والقسم الثاني من الإرادة: إرادة دينية، فتكون هي المحبة وهي شرعه على ألسنة رسله كما في قوله الله المحبة وهي شرعه الكفر وإن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُم الله الزمر: ٧)، وقوله الله الكفر وإذا تَوَلَى سَعَى في الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيها وَيُهَ لِكَ الْحَرْثَ وَالنّسَلُ وَاللّهُ الله المناق الله المناق الله المناق المناق

وبهذا يتبين له ولاء المحتجين بالقدر على كفرهم بأن فعالهم تقع تحت المشيئة أو الإرادة الكونية القدرية، وأن الله كان هو الخالق لأفعالهم ولأن أفعالهم ممكنة، والله قادر على كل ممكن فهو الذي جعلهم قادرين بقدرته ومشيئته، ولكنه لا يرضى أفعالهم ولا يجبها، فليس كل شيء خلقه الله كان رضيه وأحبه، فالله كان شاء وجود الكفر والشرك والذنوب والمعاصي، ولكنه أبغضها وكرهها ونهى عباده عنها ".

عقیدة أهل السنة والجماعة، د. أحمد فرید، مكتبة فیاض، مصر، ۲۰۰۵م، ص۲۰۳.

٢. المرجع السابق، ص٢١٥.

٣. القضاء والقدر، د. عمر سليان الأشقر، دار النفائس،
 الأردن، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م، ص٨٢.

وبالمحبة؛ فالأول تصرف التكوين، والثاني تصرف

التكليف، فهم يحسبون أن تمكنهم من وضع قواعد

الشرك ومن التحريم والتحليل ما هو إلا بأن خلـق الله

فيهم التمكن من ذلك، فيحسبون أنه حين لم يمسك

عنان أفعالهم كان قد رضي بها فعلـوه، وأنـه لـو كـان لا

ولوكان الأمركما يتوهمون لكان الباطل والحق

شيئًا واحدًا.. فإنهم حين يقولون: لو شاء الله ما أشركنا

غافلون عن أن يقال لهم من جانب الرسول ﷺ: لو شاء

الله ما قلت لكم إن فعلكم ضلال، فيكون الله على

حسب شبهتهم قد شاء الشيء ونقيضه؛ إذ شاء أنهم

يشركون وشاء أن يقول لهم الرسول لا تشركوا...

وبهذا ظهر تخليط أهل الضلالة بين مشيئة العباد ومشيئة

الله؛ فلذلك رد عليهم... بأن هذه المشيئة التي تعللوا بها

مشيئة خفية، لا تتوصل إلى الاطلاع عليها عقول

البشر؛ فلذلك نعى عليهم استنادهم إليها على جهلهم

بكُنْهِها فقال: ﴿ كَنَاكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن مَّلِهِم ﴾

(الأنعام: ١٤٨)، فشبَّه بتكذيبهم تكذيب الذين من

قبلهم؛ (٢) أي كفعل هؤلاء فعل الذين من قبلهم،

والمقصود فعلوا كفعلهم وفكانت عاقبتهم ما علمتم،

فلو كان فعلهم مرضيًا لما أهلكهم الله، فهـ لَّا استدلوا

بهلاكهم على أن الله غير راض بفعلهم، فإن دلالة

الانتقام أظهر من دلالة الإمهال؛ لأن دلالة الانتقام

يرضي لما عجز عن سلب تمكنهم.

## ثالثًا. لا برهان للمشركين يستندون إليه في دعواهم:

لذا فهي شبهة داحضة منشؤها الجحود والجهل؛ لأن هؤلاء المشركين أعرضوا عـن الآيـات الواضـحة وعما جاء به الرسل من قبل بالتوحيد، وما حـدث مـن عقاب أليم لمن كذبوا دعوتهم، وأصروا على جحودهم وعنادهم حتى ذاقـوا العـذاب، ولم يكـن لهـؤلاء علـم يعتمدون عليه في شركهم بالله، بل هـم متبعـون للظن والخرْص، ولــذا قــال ﷺ: ﴿ قُلُّ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا لَهِ تَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَغْمِصُونَ اللهُ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُبَّةُ ٱلْبَالِعَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَى كُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ ﴾

والمعنى: قل يا محمد لهؤلاء الجاهلين اللذين بنوا قواعد دينهم على أساس الخرْص، الـذي هـو أضعف الظن، بعد تعجيزك إياهم عن الإتيان بأدنى دليل أو قول يرتقي إلى أدنى درجة العلم \_قل لهم: إن لم يكن عندكم علم ما في أمر دينكم، فلله وحده أعلى درجات العلم بها بعثني به من محجة دينه القـويم، وهـو الحجـة البالغة لما أراد من إحقاق الحق وإزهاق الباطل.

وحاصل هذه الحجة: أنهم يحتجـون عـلى النبـي ﷺ بأن ما هم عليه لو لم يكن يرضي الله تعالى لصرفهم عنه، ولما يسَّره لهم، يقولون ذلك في معرض إفحام الرسول ﷺ وإبطال حكمه عليهم بالضلالة، وهذه شبهة أهل العقول الآفِنَة (١) الذين لا يفرقون بين تصرف الله تعالى بالخلق والتقدير وحفظ قوانين الوجود، وهو التـصرف الذي نسميه نحن بالمشيئة وبالإرادة، وبين تصرفه بـالأمر وبـالنهي، وهـو الـذي نـسميه نحـن بالرضـا

١. الآفِنة: الناقصة.

وجودية ودلالة الإمهال عدمية.."(٣).

ج٨، ص١٤٧، ١٤٨ بتصرف.

٣. المرجع السابق، مج٧، ج١٤، ص١٤٨ بتصرف.

٢. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٥،

#### الخلاصة:

- المقصد الأسمى من بعث الله ﷺ الرسل إلى
   الخلق هو تعريفهم بالله ﷺ وإعلامهم بأنه هو
   المستحق للعبادة، فالله ﷺ لا يرضى لعباده الكفر
   والشرك.
- احتجاج المشركين بالقدر على شركهم يتنافى مع مشيئة الله الشرعية الدالة على النهبي عن المشرك على ألسنة الرسل.
- المشيئة الكونية تدل على علم الله الأزلى ولا تدل على أمر الله ورضاه بالمعصسية والكفر، فالله على أمر الله ورضاه بالمعصسية والكفر، فالله على يقول: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ \* وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾
   (الزمر: ٧).

## **306**

## ثَانيًا. افتراءات وشبهات على الله ﷺ في غير قضية الألوهية

## الشبهة الثانية عشرة

ادِّعاء اليهود أن الله ﷺ فقير وبخيل وهم أغنياء (\*) ® مضمون الشبهة :

ادّعى اليهود أن الله فقير وهم أغنياء؛ وذلك أنه لما

(\*) الآيتان اللتان وردت فيها الشبهة: (آل عمران/ ١٨١، المائدة/ ٦٤).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (آل عمران/ ١٨١، المائدة/ ٦٤، الإسراء/ ١٠٠).

ق "قول اليهود: إن الله بخيل!" طالع: الوجه الثالث، من الشبهة الثالثة والثلاثين، من الجزء السادس (العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد).

نزل قوله عَنَّا أَضَّمَافًا كَثِيرَةً ﴾ (البقرة: ١٤٥) قالت اليهود:
يا محمد افتقر ربك فسأل عباده القرض، وقال كبيرُ
أحبارهم فنحاص: ما بنا إلى الله من حاجة من فقر، وإنه إلينا لفقير ما نتضرع إليه كما يتضرع إلينا، ولو كان عنا غنيًا ما استقرض منا، وقال أيضًا مخاطبًا المسلمين: ينهاكم عن الرِّبا ويعطينا، ولو كان غنيًا ما أعطانا الرِّبا، ويصف اليهود الله عَنَّا أيضًا بأنه بخيل، وأن يده تمسك ما عنده بخلا، تعالى الله عن قولهم هذا علوَّا كبيرًا، قال تعالى: ﴿ لَقَدَّ سَمِعَ الله قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله فَوَيرُ وَكَنَ الله عن قولهم هذا علوَّا كبيرًا، قال مَعْلُولَةً ﴾ (الماندة: ١٤)، وقال عَنْ ﴿ وَقَالَتِ البَّهُودُ يَدُ اللّهِ مَعْلُولَةً ﴾ (الماندة: ١٤)،

#### وجوه إبطال الشبهة:

١) تجرؤ اليهود على الله ﷺ ووصفه بـما لا يليـق
 بجلاله وعظمته ﷺ.

٢) هـذا جهـل مـن اليهـود بمعنـى إقـراض الله
 واستخفاف منهم بالإسلام ونبيه.

٣) الله ﷺ واسع الفضل جزيل العطاء ينفق كيف يشاء، واليهود كُتبت عليهم الذِّلَة واللَّعنة والعدواة ثم المداب في الآخرة.

#### التفصيل:

#### أولا. تجرؤ اليهود على الله ﷺ:

وقعت هذه المجازفة في حق الله على من غير واحد من اليهود مثل فِنْحاص وهو من أحبارهم وعلمائهم، وكذلك من حُيَي بن أخطب؛ زعموا أن الله فقير يسأل عباده القرض، وهو قول عظيم وأذى كثير.

وقد تهددهم الله على وتوعدهم فقال: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَتَوَعَدُهُمْ فَقَالَ: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَحَنُ أَغْنِياَ أَهُ سَنَكُتُهُ مَا قَالُوا ﴾ (آل عمران: ١٨١).

فالله قد سمع قول هؤلاء المجازفين، ولم يفته ولم يخف عليه وهو سيجزيهم بها كانوا يفترون، وقوله: وسَنَكُمْتُهُ مَا قَالُوا ﴾ تهديد ووعيد لهم. وقد قال اليهود لعنهم الله هذه المقالة لما نزلت آية الصدقة، وهي قوله على الذي يُقْرِضُ الله قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ الله المنه الله عنه الله ع

وقد أرادوا بهذه المقالة التمويه على الضعفاء لا أنهم يعتقدون ذلك، فهم أرادوا تشكيك الضعفاء منهم ومن المسلمين وتكذيب النبي را الله أي: أنه فقير على قول محمد را الله اقترض منا.

وقائل ذلك هو حيي بن أخطب حبر اليهود، إذا إنه لما سمع الآية السابقة قال: يستقرض الفقير الغني، وقيل: قاله فنحاص بن عازوراء لأبي بكر الصديق بسبب أن رسول الله الله السبب أن رسول الله الله الما أبا بكر إلى يهود قَيْنُقاع يدعوهم، فأتى بيت المدراس فوجد أنهم قد اجتمعوا على فنحاص حَبْرهم، فدعاه أبو بكر، فقال فنحاص: ما بنا إلى الله حاجة، وإنه إلينا لفقير ولو كان غنيًا لما استقرضنا أموالنا كما يزعم صاحبكم؛ فغضب أبو بكر ولكم فنحاص وهم بقتله، فنزلت الآية وشاع قولها في المهود.

وقوله ﷺ: ﴿ لَّقَدَّ سَمِعَ اللَّهُ ﴾ تهديد، وهو يؤذن بأن هذا القول جراءة عظيمة، وإن القصد منها التعريض ببطلان القرآن؛ لأنهم أتوا بهذه العبارة بدون محاشاة،

ولأن الاستخفاف بالرسول و و و آنه إثم عظيم و كفر على كفر؛ ولذلك قال الله و قد التهديد على كلام فاحش؛ إذ قد في لازم معناه، وهو التهديد على كلام فاحش؛ إذ قد علم أهل الأديان أن الله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فليس المقصود إعلامهم بأن الله علم ذلك بل لازمه وهو مقتضى قوله: ﴿ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا ﴾ والمراد بالكتابة، إمّا كتابته في صحائف آثامهم إذ لا يخطر ببال أحد أن يكتب في صحائف الحسنات... أو أنه أريد من الكتابة عدم الصفح.. بل سيثبت لهم ويجازون عنه، فتكون الكتابة كناية عن المحاسبة، فعلى الأول يكون قدكون الكتابة كناية عن المحاسبة، فعلى الأول يكون وعيدًا وعلى الثاني يكون تهديدًا (١٠).

## ثانيًا. جهل اليهود لمنى إقراض الله ﷺ:

لقد جهل هولاء اليهود المراد بإقراض الله كال فليس معنى إقراض الله أنه محتاج إلى ذلك، بل المراد إقراض الفقراء والمحتاجين والإنفاق في سبيل الله، فقد جاء في الحديث القدسي الجليل: "إن الله كال يقول يوم القيامة: يا ابن آدم، مَرِضْتُ فلم تَعُدْنِي، قال: يا رب، كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أن لو عُدْتَه عبدي فلانًا مرض فلم تَعُدْه، أما علمت أنك لو عُدْتَه لوجدتني عنده. يا ابن آدم، استطعمتُكُ فلم تطعمني، قال: يا رب، وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلم تُطعمه، أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي. يا ابن آدم، استسقيتُكُ فلم تشقيني، قال: يا رب، كيف أشقيك وأنت رب العالمين؟! قال: علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي. يا ابن آدم، استسقيتُكَ فلم تَشقِني، قال: يا رب، كيف أشقيك وأنت رب العالمين؟! قال: استسقاك عبدي فلان فلم

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٤، ص١٨٣، ١٨٤ بتصرف.

تَسْقِه، أَمَا إنك لو سَقَيْته وجدت ذلك عندي"(١).

فالله على جعل البذل والإنفاق بمثابة الإقراض له، وهو سبحانه غني عن العالمين، له ملك السموات والأرض وما بينها، فلا يحتاج إلى شيء، والغرض من هذا التعبير السابق هو ترغيب الناس في الإنفاق في سبيل الله، قال على المناب الله والتعبير الشاب الله على التعبير المناب الله والتعبير المناب الله على المناب الله على التعبير المناب الله ولكن اليه ود لجهله وسوء أدبهم وسخف قولهم غفلوا عن هذا المعنى.

ولم يأخذوا المسألة بهذا الفهم بل أخذوها بغباء المادة فقالوا: إن الله فقير ونحن أغنياء، ولم يفهم هؤلاء اليهود أن القرض لله هو تَلَطُّف من الحق واستدرار لخنان الإنسان على الإنسان، فقد شاء أن يحترم مجهودك أيها الإنسان، فإن وصلت إلى شيء من المال فهو مالك، ولم يقل الله لك: أعْطِ أخاك، فسبحانه وتعالى تَلَطُّفًا منه مع خلقه يقول: أقرضني؛ ليضمن الإنسان أن ما أعطاه إنها هو عند مليء، لكن أدب بني إسرائيل مع الله مفقود (٢).

فهذا هو طبع اليهود الذين وجدوا في أيديهم المال - الذي آتاهم الله من فضله - فحسبوا أنفسهم أغنياء عن الله، لا حاجة بهم إلى جزائه ولا إلى الأضعاف المضاعفة التي يعدها لمن يبذل في سبيله - وهو ما يسميه تفضلًا منه ومنَّة إقراضًا له عَلَى الله وقاحة: ما بال الله يطلب إلينا أن نقرضه من مالنا ويعطينا عليه

الأضعاف المضاعفة وهو ينهى عن الرب اوالأضعاف المضاعفة؟! وهو تلاعب بالألفاظ ينم عن القحة وسوء الأدب في حق الله على ذلك، الأدب في حق الله لذلك سوف يحاسبهم الله على ذلك، فما هو بمتروك ولا منسي ولا مهمل (٣). ﴿ سَنَكُتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْدِيكَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ (اللهُ عَلَى اللهُ لَيْسَ اللهُ لَيْسَ اللهُ لَيْسَ اللهُ لَيْسَ اللهُ اللهُ لَيْسَ اللهُ ال

## ثَالثًا. الله ﷺ واسع الفضل، ولعنة الله على اليهود:

من المآثم والجرائم التي يحكيها القرآن عن اليهود ذلك النموذج المتمثل في قولهم بأبشع صوره: ﴿ وَقَالَتِ اللَّهِ وَدُلُكُ اللَّهِ مَعْلُولَةً عَلَمَتَ اللَّهِ مِهْمَ وَلُمِنُوا بِمَا قَالُوا كُلَّ بَلَّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ (الماندة: ١٤).

وهذا القول: إمّّا أن يكون جرى مجرى التهكم بالمسلمين إلزامًا لهذا القول الفاسد لهم، كها روي أنهم قالوا ذلك لمّا كان المسلمون في أول زمن الهجرة في شدة، وفرض الرسول عليهم الصدقات، وربها استعان باليهود في الديات، وكها روي أنهم قالوه لما نزل قوله: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَعِفَهُ لَهُ وَأَضْعَافًا وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ رُبَّعُونَ اللهُ وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ رُبَّعُونَ اللهُ الله ويَبْعَضُلُ وَإِلَيْهِ رُبَّعُونَ الله وي الله ويتعلل والله وياس؛ فقد روي في سبب يكونوا قالوه في حالة غضب ويأس؛ فقد روي في سبب نزولها أن اليه ود نزلت بهم شدَّة وأصابتهم مجاعة وجهد، فقال فنحاص بن عازوراء هذه المقالة، فإمَّا تَسب قول تَلَقَّفُوها منه على عادة جهل العامَّة، وإمَّا نسب قول حَبْرهم إلى جميعهم؛ لأنهم يقلدونه ويقتدون به.

أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل عيادة المريض (٦٧٢١).

تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، مرجع سابق، مج٣، ص١٩١٠.

٣. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٥٣٦.

وقد ذمهم الله على كلا التقديرين، إذ الأول استخفاف بالإسلام وبدينهم أيضًا، إذ يجب تنزيه الله عن هذه المقالات، ولو كانت على نيّة إلزام الخصم، والثاني ظاهر ما فيه من العجرفة والتأفف من تصرف الله، فقابل الله قولهم بالدعاء عليهم وذلك ذم على طريقة العرب(1).

وقولهم: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ من سوء تصور اليهود لله، يعللون بذلك بخلهم فالله - بـزعمهم - لا يعطي الناس، ولا يعطيهم إلا القليل، فكيف ينفقون؟!

وقد بلغ من غلظ حسهم، وجلافة قلوبهم، ألا يعبروا عن المعنى الفاسد الكاذب الذي أرادوه وهو البخل بلفظه المباشر، فاختاروا لفظا أشد وقاحة وتهجما وكفرًا فقالوا: ﴿ يَدُ اللّهِ مَعْلُولَةً ﴾، ويجيء الرد عليهم بإحقاق هذه الصفة عليهم، ولعنهم وطردهم من رحمة الله جزاءً على قولهم: ﴿ عُلَتَ أَيدِيهِمَ وَلُعِنُوا بَمَا قَالُوا ﴾، وكذلك كانوا، فهم أبخل خلق الله بالمال.

ثم يصحح هذا التصور الفاسد السقيم، ويصف الله تعالى بوصفه الكريم وهو يفيض على عباده من فضله بغير حساب: ﴿ بَلَّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ فضله بغير حساب: ﴿ بَلَّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ وعطاياه التي لا تكف ولا تنفد لكل مخلوق، ظاهرة للعيان.. شاهدة باليد المبسوطة، والفضل الغامر، والعطاء الجزيل، ناطقة بكل لسان، ولكن اليهود لا تراها؛ لأنها مشغولة عنها باللم والضم، وبالكنود وبالجحود، وبالبذاءة حتى في حق الله، ويحدِّث الله نبيه

عما سيبدو من القوم وعما سيحل بهم، بسبب حقدهم وغيظهم من اصطفاء الله له بالرسالة، وبسبب ما تكشفه هذه الرسالة من أمرهم في القديم والحديث: وكَثَرُ مِنْ مَنْ مُرا مِنْ الله من أَبُولُ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُغَيْنَا وَكُفُرا ﴾ (المائدة: ٦٤)، فبسبب من الحقد والحسد وبسبب من الحقد والحسد وبسبب من الحقد التضاح أمرهم فيما أنزل الله، سيزيد الكثيرون منهم طغيانًا وكفرًا؛ لأنهم وقد أبوا الإيمان، لا بد أن يشتطوا في الجانب المقابل؛ ولا بد أن يزيدوا تبجحًا ونكرًا وطغيانًا وكفرًا، فيكون الرسول رحمة للمؤمنين، ووبالا على المنكرين. ثم يحدث الله الرسول عما قدر الله لهم من على المنكرين. ثم يحدث الله الرسول عما قدر الله لهم من التعادي والتباغض فيما بينهم؛ ومن إبطال كيدهم وهو في أشد سعيره تلهبًا؛ ومن عودتهم بالخيبة فيما يشنونه من حرب على الجماعة المسلمة.

قال على: ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدُوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ كُلُّمَا ٱوَقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ ٱلْمَفْاَهَا الله ﴾ (المائدة: ١٤)، وما تزال طوائف اليهود متعادية، وإن بدا في هذه الفترة أن اليهودية العالمية تتساند، وتوقد نارًا للحرب على البلاد الإسلامية، ولكن ينبغي ألَّا ننظر إلى فترة قصيرة من الزمان ولا إلى مظهر لا يشتمل على الحقيقة كاملة، ففي أكثر من ألف وثلاثهائة عام، بل من قبل الإسلام، واليهود في شحناء وفي ذل كذلك وتشرد، ومصيرهم واليهود في شحناء وفي ذل كذلك وتشرد، ومصيرهم مفتاح الموقف كله في وجود العصبة المؤمنة التي يتحقق ملها وعد الله وتقف ستارًا لقدر الله ويحقق الله بها في الأرض ما يشاء؟ ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدُوةَ وَٱلْمُغْضَلَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيمَا لَيْهَمُ ما يشاء؟ ﴿ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدُوةَ وَٱلْمُغْضَلَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيمَةِ مَا كُلُّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا الله ﴾.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٤،
 ج٦، ص٢٤٩.

#### الخلاصة:

- جهل هؤلاء اليهود المراد بإقراض الله، فليس معنى إقراض الله أنه محتاج إلى ذلك، بل المراد إقراض الفقراء والمحتاجين والإنفاق في سبيل الله، كها دلت على ذلك الآيات والآثار الكثيرة.
- مراد هؤلاء اليهود من ادعائهم هذا، تشكيك ضعفاء الإيمان، وتكذيب النبي ، وضرب المسلمين في عقيدتهم.
- سوء أدب اليهود مع الله ﷺ ونعته بها لا يليق بذاته ﷺ كان من أسباب لعنهم واستحقاقهم غضب الله عليهم.

### AND DIKE

#### الشبهة الثالثة عشرة

## فِرْيَةَ أَنَ اللَّهُ يَامَرُ بِالفَّحَشَّاءُ (\*)

#### مضمون الشبهة :

كان العرب\_ما عدا قريشًا \_ لا يطوفون بالبيت في

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص٩٣٠.

(\*) الآية التي وردت فيها الشبهة: (الأعراف/ ٢٨).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الأعراف/ ٢٨، ٢٩، ٣٣، الأنعام/ ١٥١، النحل/ ٩٠).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ١) طريقة تقليد الآباء طريقة فاسدة.
- ٢) الله ﷺ لا يأمر بالفحشاء والقبائح.
- ٣) لم يثبت بطريق العقل أو النقل أن الله أمرهم
   بالفحشاء، أو بأن يطوفوا حول البيت عراة.
- ٤) الله ﷺ لا يأمر إلا بالفضيلة والصلاح المحض،
   إنها الشيطان هو الذي يأمر بالسوء والفحشاء.
- انها حرم الله الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي والشرك.

#### التفصيل:

#### أولا. فساد طريقة تقليد الآباء:

الفاحشة اسم للعمل الذميم، وهي مشتقة من الفحش وهو الكثرة والقوة في الشيء المذموم المكروه، وغلبت الفاحشة في الأفعال الشديدة القبح، وهي التي تنفر منها الفطرة السليمة، أو ينشأ عنها ضرّ وفساد بحيث يأباها أهل العقول الراجحة، وينكرها أولو الأحلام، ويستتر من فعلها الأحلام، ويستتر من فعلها مثل البغاء والزنا والوأد والسرقة، ثم تنهى عنها الشرائع الحقة، فالفعل يوصف بأنه فاحشة قبل ورود

السرع، كأفعال الجاهلية؛ مثل السجود للتاثيل والحجارة وطلب الشفاعة منها وهي جماد، ومثل العُرِي في الحج، وترك تسمية الله عند ذبح الذبائح، وهي من خلق الله وتسخيره، والبغاء واستحلال أموال اليتامي والضعفاء، وحرمان الأقارب من الميراث، واستشارة الأزلام في الإقدام على العمل أو تركه، وقتل غير القاتل؛ لا لشيء إلا أنه من قبيلة القاتل، وتحريمهم على انفسهم كثيرًا من الطيّبات التي أحلّها الله وتحليلهم الخبائث؛ مثل: الميتة (1) والدّم (7).

وقد روي عن ابن عباس أن الفاحشة المذكورة هنا يراد بها طوافهم بالبيت عراة، ويقولون: نطوف كما ولدتنا أمهاتنا، ويتأولون في ذلك أنهم لا يطوفون في ثياب عصوا الله فيها، وكان هذا الشيء قد ابتدعوه من عند أنفسهم، فإذا ما سُئلوا عن ذلك أجابوا بأنهم متبعون فيه لآبائهم، ويعتقدون أن آباءهم يستندون في فعلهم هذا إلى أمر من الله وشرع.

وكلام ابن عباس إنها يحمل على أن التعري في الحج من أول ما أريد بالفاحشة لا قصرها على ذلك، فكأن أثمة الشرك قد أعدوا لأتباعهم معاذير عن تلك الأعهال ولقنوها إياهم، وجماعها أن ينسبوها إلى آبائهم السالفين الذين هم قدوة لخلفهم، واعتقدوا أن آباءهم أعلم بها في طي تلك الأعهال من مصالح لو اطّلع عليها المنكرون لعرفوا ما أنكروا، ثم عطفوا على ذلك أن الله أمر بذلك، يعنون أن آباءهم ما فعلوها من تلقاء

فأنكر القرآن عليهم ما كان مماثلًا لهذا الاستدلال، وهو كل دليل توكَّأ على اتباع الآباء في الأمور الظاهر فحشها وفسادها(٤٠).

## ثانيًا. الله ﷺ لا يامر بالفحشاء:

من ردِّ القرآن عليهم أن أمر الله رسوله ﷺ أن يدحض قولهم، فقال ﷺ: ﴿ قُلْ إِنَ اللّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَآءُ اللّهِ اللّهِ مَا لَا تَمْ لَمُونَ ﴿ قُلْ إِنَ اللّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَآءُ الذي تفعلونه فاحشة منكرة، والله تعالى لا يأمر بمثل ذلك، أتسندون إلى الله تبارك وتعالى من الأقوال ما لا تعلمون صحته.

وبهذا دحض حجتهم وأنكر عليهم كل دليل استند إلى ما لا قبل للمستدل بعلمه، فإن قولهم ﴿ وَأَلِلَّهُ أَمَرَنَا عِلَم الله عَلَم عَلِم عَلَم ع

١. الميتة: حيوان مات حَنْف أَنْفِه، أو على هيشة غير مشروعة،
 وهو مما يَخْرُم أَكْله.

٢. الدَّم: الدم المُسال المُراق، وهو حرام لنجاسته.

۳. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٥،
 ج٨، ص٨٢ بتصرف.

٤. المرجع السابق، ص٨٤.

## ثَالثًا. العقل والنقل يرفضان أن تكون الفحشاء من الله تعالى:

في قوله على العقل والنقل، أما العقل فتقريره أن هذا الفعل لا خلاف بينكم وبيننا في أنه من الفحشاء؛ أي: الفعل لا خلاف بينكم وبيننا في أنه من الفحشاء؛ أي: أقبح القبائح، والله على منزّه بكماله المطلق \_الذي لا شائبة للنقص فيه \_من أن يأمر بالفحشاء، وإنها الذي يأمر بها هو الشيطان الذي هو مجمع النقائص، كما فيال الله على البقية في الشيطان الذي هو عجمع النقائص، كما فيال الله على البقية في البقية المؤلم المنافقة والمنافقة والمؤلم المنافقة والمؤلمة والمنافقة والمؤلمة والمنافقة والمنا

وأما طريق النقل فهو أن ما يُسند إلى الله تعالى من أمر ونهي لا يثبت بمجرد الدعوى، بل يجب أن يُعلم بوحي منه على إلى رسول من عنده ثبتت رسالته بتأييده تبارك وتعالى له بالآيات البينات، وهذا الاستفهام ﴿ أَنَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ للإنكار المتضمن للتوبيخ، وللرد على المقلّدين، فإنهم باتباع المنهم وأجدادهم وشيوخهم في آرائهم وأعالهم الدينية

غير المستندة إلى الوحي الإلهـي يقولـون عـلى الله مـا لا يعلمون أنه شرعه لعباده.

## رابعًا. الله لا يأمر إلا بالفضيلة، والشيطان هو الذي يأمر بالسوء والفحشاء؛

بعد أن أنكر الله على عليهم أن يكونوا على علم في هذا الطريق النقلي، وهو من باب السلب والنفي، توجهت الأنفس إلى معرفة ما يأمر الله به من محاسن الأعمال ومكارم الأخلاق وجميل الخصال، فبينه بطريق الاستئناف، فقال الله على: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِي بِالْقِسْطِ ﴾ الاستئناف، فقال الله على: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِي بِالْقِسْطِ ﴾ (الأعراف: ٢٩)، أي: العدل والاعتدال في الأمور كلها أي الفضيلة من كل فعل. فالله تعالى أمر بالفضائل وبها الفضيلة من كل فعل. فالله تعالى أمر بالفضائل وبها تشهد العقول السليمة أنه صلاح محض وأنه حسن مستقيم.

وقد نقل عن ابن عباس: أن القسط قول لا إله إلا الله، وإنها يعني بذلك أن التوحيد من أعظم القسط، وهذا إبطال للفواحش التي زعموا أن الله أمرهم بها لأن شيئًا من تلك الفواحش ليس بقسط (٢) فها أمر الله به يضاد ما هم عليه من اتباعهم لآبائهم وللشرائع التي وضعها لهم عباد أمشالهم، أنزل عليهم لباسًا يواري سوآتهم وريشًا يتجملون به كذلك، ويضاد الشرك سوآتهم وريشًا يتجملون به كذلك، ويضاد الشرك الذي يزاولونه (٢)، ثم قال: ﴿ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ صَلِّلَ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينِ كَمَا بَدَا كُمْ تَعُودُونَ الله على الله الله على عند كل مسجد تعبدونه فيه، وادعوه وحده مخلصين له مسجد تعبدونه فيه، وادعوه وحده مخلصين له

١. المرجع السابق، ص٨٤.

٢. المرجع السابق، ص٨٤.

٣. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٢٨١
 ىتصم ف.

الدين، فلا تشوبوا دعاءكم بأدنى شائبة من الشرك الأكبر أو الأصغر.

ثم يوضح القرآن الكريم أن الكل عائد إلى الله، فريق هداهم الله؛ لأنهم جعلوا ولايتهم لله، وفريق ضلوا؛ لأنهم جعلوا ولايتهم للشيطان، قال الله: ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴿ نَنَ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ اللهُ مُ الضَّلَالَةُ مِن دُونِ ٱللهِ وَيَحْسَبُونَ إِنَّهُمُ أَعْدُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللهِ وَيَحْسَبُونَ إِنَّهُم مُ هَنَدُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللهِ وَيَحْسَبُونَ اللهُ مُ مُ مَنْدُونَ اللهِ عَلَيْهِمُ مُ الضَّلُونِ الخَذُوا الشَياطين أولياء من دون الله والسيطان لا يأمر إلا الشياطين أولياء من دون الله والسيطان لا يأمر إلا بالفحشاء والمنكر، قال الله عَلَيْ: ﴿ إِنّمَا يَأْمُرُكُم وَالبَوْءَ اللهُ وَالْمُوتَعُم وَاللهُ وَالْمُوتَعُم وَالْمُؤْتُم وَالْمُوتَعُم وَالْمُوتِ الله وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُونَ الله وَالْمُوتَعُمُ وَاللّهُ وَالْمُوتَعُمُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَلَيْعُونَ اللهُ وَالْمُوتُونِ اللهُ وَالْمُوتَعُمُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَلَيْعُونَ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُولُونُ اللّهُ وَالْمُوتُ وَاللّهُ وَالْمُوتُ وَالْمُولِقُولُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْ

#### خامسًا. أصول المحرمات عند الله ﷺ:

والقَصْر المُفاد من ﴿ إِنَّمَا ﴾ في الآية قَصْر إضافي (٢)، مُفاده أن الله حرَّم الفواحش وما ذُكر معها لا ما حرمتموه من الزينة والطيبات، فأفاد إبطال اعتقادهم، ثم هو يفيد - بطريق التعريض - أن ما عدَّه الله من المحرَّمات الثابت تحريمها قد تلبَّسوا بها (٢).

#### الخلاصة:

- الله ﷺ مُتَّصف بالكمال، فلا يأمر بها هو نقص،
   والفاحشة نقص، وكيف يأمر سبحانه بنقص لا يرضاه
   العقلاء وينكرونه؟!
- المعقول والمعلوم أن ما يسند إلى الله ﷺ من أمر
   ونهي لا يثبت بالدعوى، بل يجب أن يعلم بـوحي منه
   سبحانه إلى رسول من عنده مؤيدًا بالآيات والبراهين.
- التوبة هي الإنابة والرجوع إلى الله ﷺ، ومجال ذلك النية والفعل، وليست أمرًا ظاهريًّا بارتداء ثياب أو خلعها.
- الله ﷺ لا يأمر إلا بالقسط، وبها يتفق مع العقل،
   وبها فيه الخير لخلقه وإن جهلوا الحكمة من وراء أمره

٢. القصر: تخصيص شيء بشيء، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ وَ "إِنهَا"، إِلَّا رَسُولٌ ﴾ (آل عمران: ١٤٤)، ومن وسائله "ما" و "إلا" و"إنها"، والمقصود من القصر الإضافي: أن يكون الأمر المثبت بدلا عن أمر منفي، أو يُراد إثبات الحُكُم لشيء دون آخر، نحو: ما زيد إلا كاتب، فإذا كان المخاطب يعتقد أنه شاعر فأنت تثبت أنه كاتب بدلا من شاعر، وإن كان يعتقد أنه كاتب وشاعر معًا فأنت تنفي بدلا من شاعر وتثبت أنه كاتب فقط، والمهم هنا أن ما تنفيه في القصر الإضافي ليس كل ما يمكن نفيه؛ بل ما يعتقد المخاطب ثبوته فقط، ومن ثم فقصر التحريم على الأشياء المذكورة في الآية ينفي التحريم عن الزينة والطيبات، ولا يعني أنه لا يوجد محرمات أنه يه ...

۳. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع ســابق، مــج٥، ج٩، ص٩٩ بتصرف.

١. المرجع السابق، ص١٢٨٣ بتصرف.

تعالى، أما الشيطان فهو الذي يأمر بكل سوء ومنكر.

#### 243 EVE

#### الشبهة الرابعة عشرة

## زعم اليهود والنصارى أنهم أبناء الله ﷺ وأحباؤه (\*) مضمون الشبهة:

يزعم اليهود والنصارى أنهم أبناء الله وأحباؤه؛ لأنهم منتسبون إلى أنبيائه وهم بنوه، وله بهم عناية، وهو يجبهم، ويستدل اليهود على زعمهم بها نقلوا عن كتابهم أن الله على قال لعبده إسرائيل: أنت ابني بكري، وينقل النصارى أيضًا عن كتابهم أن عيسى قال لهم: إني ذاهب إلى أبي وأبيكم. قال على النصارى أيضًا عن كتابهم أن عيسى قال لهم: إني ذاهب إلى أبي وأبيكم. قال على التحكيري

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ردُّ عقلاء اليهود الذين أسلموا على تأويلهم الفاسد المحرَّف.
- ٢) ادعاء التميز والخصوصية على خلق الله لا دليل
   عليه.
- ٣) لم يعذبكم الله بذنوبكم إن كنتم أبناءه وأحباءه حقًا؟!
- اليهود والنصارى بشر كسائر البشر لا فضل لهم على أحد من خلق الله إنها العبرة بالإيهان والعمل الصالح.

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (المائدة/ ١٨).

#### التفصيل:

#### أولا. رد عقلاء اليهود والنصارى هذا التأويل الفاسد:

هذه شبهة لا دليل عليها، وافتراء لا أساس لـه مـن أقوال هؤلاء المتبجّحين من اليهود والنصارى، حيث يـدعون أنهـم أبناء الله وأحباؤه، فهـم منتسبون إلى أنبيائه وهم بنوه ولـه بهـم عنايـة، ونقـل اليهـود عـن كتابهم أن الله على قال لعبده إسرائيـل: "أنـت بكـري". (التكـوين ٤٩: ٣)، ونقـل النـصارى عـن كتـابهم أن عيسى الكيلي قال لهم: "إني أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهـي وإلهكم". (يوحنا ٢٠: ١٧)، فحملـوا هـذا عـلى غـير وإلهكم". (يوحنا ٢٠: ١٧)، فحملـوا هـذا عـلى غـير تأويله وحرَّفوه، وقد ردَّ عليهم غير واحد من عقلائهم، وقالوا: هذا يُطلق عندهم على التشريف والإكرام.

وبهذا المعنى كان يستخدم اليهود - مخاطبي عيسى - لفظة "ابن الله" التي لم تكن غريبة عليهم، بـل شائعة ومستخدمة لديهم بالمعنى الذي ذكرناه، ولـذلك نجـد مثلًا أن أحد علماء اليهود واسمه نثنائيل لما سمع من صديقه فيلبس عن نبي خرج من مدينة الناصرة استنكر ذلك في البداية، لكنه لما ذهب ليرى عيسى بنفسه عرف عيسى: "فيلبس وجد نثنائيل وقال له: وجـدنا الـذي عيسى: "فيلبس وجد نثنائيل وقال له: وجـدنا الـذي يوسف الـذي من الناصرة. فقال له نثنائيل: أمِن الناصرة يمكن أن يكون شيء صالح؟ قال له فيلبس: تعالَ وانظر. ورأى يسوع نثنائيل مقبلًا إليه، فقال عنه: تعالَ وانظر. ورأى يسوع نثنائيل مقبلًا إليه، فقال عنه:

قال له نثنائيل: من أين تعرفني؟ أجاب يسوع وقال له: «قبل أن دعاك فيلبس وأنت تحت التينة، رأيتك». أجاب نثنائيل وقال له: يا معلم، أنت ابن الله، أنت

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (المائدة/ ١٨).

ملك إسرائيل". (يوحنا١: ٤٥\_٩٥).

ولا شك في أن مقصد نثنائيل - كإسرائيلي يهودي موحد، عالم بالكتاب المقدس - من عبارة "ابن الله" هذه لن يكون: أنت ابن الله المولود منه والمتجسّد! ولم يكن قصده: أنت أقنوم الابن المتجسّد من الـذات الإلهية!! لأن هذه الأفكار كلها لم تكن معروفة في ذلك الوقت، ولم يتحدث عيسى نفسه عنها، لأن هذه الحادثة حدثت في اليوم الشاني لبعثة عيسى فقط، بـل مـن الواضح في اليوم الشاني لبعثة عيسى فقط، بـل مـن الواضح المقطوع به أن مقصد نثنائيل من عبارته "أنت ابـن الله": أنت غتار الله ومجتباه، أو أنت حبيب الله أو من عند الله، أو أنت النبي الصالح البار المقدس، ونحو ذلك.

هذا، ومما يؤكد ذلك أن لقب "ابن الله" جاء بعينه في الإنجيل، في حق كل بار صالح غير عيسى، كما استعمل "ابن إبليس" في حق الإنسان الفاسد الطالح(١).

#### ثانيًا. لا دليل للفريقين على دعواهم:

هولاء اليهود يعتقدون أنهم شعب الله المختار ميزهم لذاتهم على جميع البشر، فلا يمكن أن يساويهم شعب آخر عنده، وإن كان أصح منهم إيمانًا وأصلح عملًا، وأنهم لا يكونون تابعين لغيرهم في الدين، فلا يصح أن يتبعوا محمدًا على لأنه عربي لا إسرائيلي، والفاضل لا يتبع المفضول بزعمهم، ولا يمكن أن يؤاخذهم الله على الكفر به؛ لأنهم شعبه الخاص المحبوب، وهو لا يعاملهم إلا معاملة الوالد لأبنائه الأعزاء والمحب لمحبوبه الخاص، وأما النصارى فيدًّعون أن المسيح فداهم بنفسه وأنهم أبناء الله، بولادة فيدًّعون أن المسيح فداهم بنفسه وأنهم أبناء الله، بولادة

الروح، والمسيح ابنه الحقيقي، ويخاطبون الله عَلَى بلقب الأب دائمًا، ويرون أنهم غير محتاجين إلى إصلاح في دينهم ودنياهم، ولهذا رفضوا ما دعاهم إليه النبي على من التوحيد الخالص والعمل الصالح(٢).

## ثالثًا. الله ﷺ لا يعذب أحباءه:

لقد ردَّ الله تعالى عليهم بقوله: ﴿ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم يَدُنُونِكُم ﴾ (الماندة: ١٨)؛ أي: إذا كان الأمر كما زعمتم وادَّعيتم أنكم أبناء الله وأحباؤه فلم يعذبكم الله عَلَى في الدنيا كما تعلمون من تاريخكم الماضي، وكما مسخكم قردة وخنازير، وعذَّب من قبلكم من اليهود والنصارى بألوان العذاب، أو كما ترون في تاريخكم الحاضر، ومن هذا العذاب تخريب الوثنيين لمسجد اليهود الأكبر، وإزالة ملكهم في الأرض (٣)، واضطهاد الأمم للنصارى والتنكيل ببعضهم، أوالمعنى: فلم أعد لكم نار جهنم وافترائكم؟ وقد أقر اليهود بذلك، واعترفوا بأنهم سيعذبون في النار أياما معدودة، كما حكى الله عنهم ذلك في قوله: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَنا حكى الله عنهم ذلك في قوله: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَنا

۲. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج٦، ص٣١٦.
 ۳. المرجع السابق، ص٣١٥.

المناظرة الكبرى، علاء أبو بكر، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ١٤٢٦ هـ/ ٢٠٠٥م، ص١٧٧، ١٧٨.

ٱلنَّارُ إِلَّا أَتِهَامًا مَّعْدُودَةً ﴾ (البقرة: ٨٠).

ومعلوم أن المُحِبُّ لا يعذب حبيبه، والأب لا يعذب ابنه، فلستم إذًا أبناء الله ولا أحباءه، وهذا دليل كذبكم وافترائكم، وهذا هو المسمّى عند الجدليين ببرهان الخلف.

### رابعًا. التفضيل عند الله تعالى للبشر بالإيمان والعمل الصالح:

ولهذا بين الله لهم أنهم بشر من جملة البشر من خلق الله على، وهو الله الحكم العدل لا يحابي أحدًا على حساب أحد من خلقه، وإنه ليس لكم ولا لغيركم من طوائف البشر امتياز ذاتي خاص، ولا نسبة ذاتية إليه تعالى؛ لأن جميع خلقه بالنسبة إليه سواء، وهو سبحانه يغفر لمن يعلم أنه يستحق للمغفرة، ويعذب من يعلم أنه مستحق للعذاب، فهو يجزيكم بأعمالكم كما يجزي سائر البشر أمثالكم، فارجعوا عن غروركم بأنفسكم، فإنها العبرة بالإيهان الصحيح والعمل الصالح، قال في فإنها العبرة بالإيهان الصحيح والعمل الصالح، قال ويتم ويله مُلكُ السَّمَواتِ وَالاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ المَصِيمُ وَلَا يَعْفَرُ لِمَن يَشَاهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ وَلِيْهِ المَصِيمُ وَالْعَمْ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنكُمْ مِن وَالْعَمْ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنكُمْ مِن اللهِ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنكُمْ مِن اللهِ أَنْقَلُمُ الْمَا المَعْ وَالْمُ اللهِ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنكُمْ مِن اللهِ أَنْقَلُكُمْ أَنِّ الله عَلِيمُ خَيِرٌ اللهِ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنكُمْ مِن اللهِ أَنْقَلُكُمْ أَنِّ الله عَلِيمُ خَيِرٌ الله المَعْ المَعْمَلُ وَالمَعْلَ المَعْمَلُ وَالمَا المَعْلَ المَعْمَلُ وَالْمَانُ الله عَلِيمُ خَيِرٌ الله الله المَعْمَلُ وَالله المَعْلَ المَعْمَلُ وَالله المَعْلَى المَعْمَلُ وَالله الله الله المَعْمُ المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله الله والله المَعْمَلُهُ وَالله الله الله المَعْمَلَ وَالله المَعْمَلُ وَالله الله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُونُ الله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُ والله الله المَعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ المُعْمَلُ وَالله المَعْمَلُ المَعْمَلُ المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المُعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُ المَعْمَلِيمُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُولُولُولُولُ المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلِهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالمُعْمَا وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلُهُ وَالله المَعْمَلِهُ وَا

#### الخلاصة:

اعتقاد اليهود والنصارى التميز والخصوصية
 لذاتهم على خلق الله اعتقاد باطل، لا دليل عليه،
 فالأصل في التميز والتفاضل عند الله \_هو التقوى

والعمل الصالح.

- إذا سلَّمنا جدلًا أن اليهود والنصارى أبناء الله وأحباؤه، أفيعذب والد أولاده ويهلكهم بذنوبهم وخطاياهم، وهو لهم محب وبهم رحيم؟!
- ما استدل به اليهود والنصارى من كتبهم
   المحرفة استدلال خاطئ وتأول فاسد بين المراد منه
   عقلاء هؤلاء وهؤلاء.

#### AGEN XX

## الشبهة الخامسة عشرة

## دعوى اليهود أن الدار الآخرة خالصة لهم من دون الناس (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

يدَّعي اليهود أن الدار الآخرة عند الله خالصة لهم من دون الناس؛ لأنهم أولياء لله، ويدَّعون أنهم على هدى، وأن محمدًا على وأصحابه على ضلالة. قال الله وأله ألكَّ ألدَّارُ الله خِرَةُ عِندَ الله خَالِمَكَةُ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ الله (البقرة).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ١) هذه دعوى باطلة لأنها لا دليل عليها.
- ٢) إحجامهم عن تمنِّي الموت \_الذي يوصلهم إلى

١. المرجع السابق، ص٣١٧.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (الجمعة/ ٦).

الآيات التي ورد فيها الردعلى الشبهة: (البقرة/ ٩٤، ٩٧، الأيات التي ورد فيها الردعلى الشبهة: (البقرة/ ٩٤، ٩٠). الجمعة/ ٦: ٨، آل عمران/ ٦١، مريم/ ٧٠).

ق "ردّ القرآن الكريم على زحم اليهود والنصارى أن لن يدخل الجنة إلا من تبع ملتهم" طالع: الشبهة السابعة عشرة، من هذا الجزء.

الدار الآخرة ـ دليل كذبهم وبطلان دعواهم.

٣) إحجامهم عن المباهلة (١) لتعلقهم بالحياة
 وخوفهم من سوء عاقبتهم دليل ضلالهم وافترائهم.

#### التفصيل:

#### أولا. بطلان دعوى اليهود:

هذه دعوى من دعاوى اليهود الباطلة التي سبقتها وتلتها دعاوى أخرى، منها قولهم: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةُ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ (البقرة: ١١١)، وقولهم: ﴿ فَقَنُ أَبْنَكُواْ اللّهِ وَأَحِبَتُوهُ ﴾ (الماندة: ١١٨)، وقولهم: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسّنَا النّكارُ إِلّا أَسَكَامًا وقولهم: ﴿ كُونُواْ هُودًا أَوْ مَصَرَىٰ مُبْتَدُوا ﴾ (البقرة: ١٥٠)، وقولهم: ﴿ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ مُبْتَدُوا ﴾ (البقرة: ١٥٠)، وهم هنا يزعمون أن الدار الآخرة وهي الجنة خاصة لهم لن يشركهم فيها أحد، وأن نعيمها وثوابها خالص لهم سالم من الشوائب؛ لأنهم أولياء لله من دون الناس، وهذه الحجة الشوائب؛ لأنهم أولياء لله من دون الناس، وهذه الحجة وكل هذا الكلام مرسل، وخبر لا دليل على صحته، بل وكل هذا الكلام مرسل، وخبر لا دليل على صحته، بل إن الواقع وحال كل من اليهود والنصارى يكذبه.

#### ثانيًا. دليل كذب اليهود:

تمسكم النار إلا أيامًا معدودات لا تزيد على أيام عبادة العجل؛ فتمنوا الموت الذي يوصلكم إلى ذلك النعيم الخالص الدائم الذي لا مُنَازع لكم فيه ولا مُزاحم لكم ولا مشارك، وإن لم تتمنوا الموت فها أنتم بصادقين؛ إذ لا يعقل أن يرغب الإنسان عن السعادة ويختار عليها الشقاء، وفي هذه حجة عظيمة للمسلمين على اليهود تدفع باطلهم وتزهقه.

ووجه هذه المحاجة أن من اعتقد أنه من أهل الجنة كان الموت أحب إليه من البقاء في هذه الحياة الدنيا لما يصير إليها من نعيم في الآخرة، ولما يتركه من كدر الحياة الدنيا وأذاها، فلو كنتم صادقين معشر اليهود فيها زعمتم أن الدار الآخرة خالصة لكم والجنة خاصة بكم دون سواكم فتمنوا الموت، وهذه دعوى إلى قضية عادلة لفصل ما بين المؤمنين وهؤلاء من الخلاف، إذ لو كانوا محقين في زعمهم قرب المنزلة من الله فإن ذلك غير ضارهم، ولكنهم في الحقيقة كاذبون في دعواهم فلم من عذاب الله وخوفا من سوء العاقبة، إذ هم يعلمون من عذاب الله وخوفا من سوء العاقبة، إذ هم يعلمون من عذاب الله وخوفا من سوء العاقبة، إذ هم يعلمون هلكوا في الدنيا والآخرة، ولذا قال في فركن يَتَمَنّوهُ المنزيمَ المناعهم بطلان قولهم فلم أبَداً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيمِمُ وَاللهُ عَلِيمُ فِالطَّلِينَ اللهُ اله

## ثَالثًا. حرصهم على الحياة وإحجامهم عن الباهلة:

ومن ردود القرآن على دعواهم هذه أن دعاهم إلى

١. المُباهَلَة: اجتماع القوم إذا اختلفوا في شيء فيقولوا: لعنة الله
 على الكاذب والظالم منًا.

الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، مرجع سابق، ج٧، ص٣٢، ٣٣ بتصرف. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٨٤، ٨٣ بتصرف.

المباهلة وقال لهم: إن كنتم تعتقدون أنكم أولياء الله من دون الناس وأنكم أبناء الله وأحباؤه وأنكم من أهل الجنة ومن عداكم من أهل النار فباهلوا على ذلك وادعوا على الكاذبين منكم أو من غيركم، واعلموا أن المباهلة تستأصل الكاذب لا محالة، فلما تأخروا عُلِمَ كذبهم، وهذا كما دعا رسول الله وفد نجران من النصارى بعد قيام الحجة عليهم في المناظرة وعُتوهم وعنادهم في المباهلة، فقال الله وعَن حَاجَك فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِن ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَنْكَ كُمُ وَفِينَاءَنَا وَأَنْكَ كُمُ وَأَنْكَ مَا وَأَنْكُم وَكُولُ وَلَاكُم وَالْكُم وَالْكُم وَالْكُم وَالْكُم وَأَنْكُم وَالْكُم وَالْكُم وَالْكُم والله والله والله والله واله والله والمؤلِّق والله و

فلما رأوا ذلك قال بعض القوم لبعض: والله لئن باهلتم هذا النبي لا يبقى منكم عين تطرف، ومثل هذا المعنى السابق، أو قريب منه قول الله على لنبيه: أن يقول للمشركين: ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنُ مَدًّا مَنَ هُوَ الضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنُ مَدًّا مَن هُوَ الضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنُ مُدًا مَن كَان فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنُ مُدَّا مَن كَان مَن كَان مَن هُو شَرُّ مُكَانَا وَاضَعَفُ جُندًا ( الله عما هو فيه ومد له في الضلالة منا ومنكم زاده الله عما هو فيه ومد له واستدرجه. وكانت المباهلة على هذا النحو بالموت؛ لأن الحياة عند هؤلاء عزيزة عظيمة لما يعلمون من سوء الحياة عند هؤلاء عزيزة عظيمة لما يعلمون من سوء مآلهم بعد الموت، ولهذا قال مَن الله المناسِ عَلَى حَيَوْقِ ﴾ (البقرة: ٩٦) (١٠).

#### الخلاصة:

أمر القرآن اليهود بتمنّي الموت إن كانوا صادقين

 اللمزيد انظر: التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣، ج٣، ص٢٦٦: ٢٦٤. الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، مرجع سابق، ج٤، ص١٠٤ بتصرف.

في دعواهم حتى يظفروا بالدار الآخرة.

- عدم وجود دليل على دعواهم هـ و في حـ د ذاتـ ه
   دليل كذبهم وبطلان دعواهم.
- دعوة القرآن اليهود إلى المباهلة والمناظرة التي تستأصل الكاذب.
- إحجام اليهود عن المباهلة؛ لتعلقهم بالحياة،
   وخوفهم من سوء عاقبتهم، هو من الأدلة القوية على
   كذبهم فيها يدعونه.

#### AND DIKE

#### الشبهة السادسة عشرة

## دعوى أن النار لن تمسَّ اليهود والنصارى إلا أيامًا معدودة (\*)

#### مضمون الشبهة : ·

زعم اليهود والنصارى كذبًا وافتراءً فيها نقلوه وادعوه لأنفسهم أنهم لن تمسهم النار إلا أيامًا معدودة ثم ينجون منها، حيث قالوا: إن هذه الدنيا سبعة آلاف سنة، وإنها نُعذّب بكل ألف سنة يومًا في النار، وإنها هي سبعة أيام معدودة. قال في النار ووَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلا أَيْكَامًا مَعْدُودَةً ﴾ (البقرة: ٨٠).

#### وجوه إبطال الشبهة:

١) لم يعهد الله على لليهود والنصاري بها زعموا.

<sup>(\*)</sup> الأيتان اللتان وردت فيهم الشبهة: (البقرة/ ٨٠، آل عمران/ ٢٤).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٨٠، ٨٢، آل عمران/ ٢٤، ٢٥).

۲) هذه دعوى بلا علم ولا دليل فهي باطلة.

٣) الجزاء من جنس العمل بلا عنصرية أو تمييز،
 فالخلود في النار للمشركين، والخلود في الجنة للمؤمنين.

غرور اليهود والنصارى في دينهم هو الذي أدى بهم إلى هذه المقالة المزعومة.

#### التفصيل:

## أولا. افتراء اليهود والنصاري على الله ﷺ بغير علم:

هذا ضرب من ضروب غرورهم وتقوّهم على الله بغير علم، فهم يزعمون أنهم لن تمسهم النار إلا أيامًا معدودة، وهذه الأيام هي بعدد الأيام التي عبدوا فيها العجل، فقيل هي سبعة أيام وقيل أربعون يومًا، وقيل غير ذلك، ثم يزعمون أنهم يخرجون من النار بعد ذلك، وقد أخبروا بذلك رسول الله على عندما فتحت خيبر، وأكل رسول الله من الشاة التي وضعوا له فيها السم، فجمعهم رسول الله الله وسألهم: من أهل النار؟ قالوا: نكون فيها يسيرا ثم تخلفونا فيها. فقال النبي على: "اخسئوا فيها، والله لا نخلفكم فيها أبدًا" (١).

والمس يعني اللمس الخفيف، أو اقتراب شيء من شيء ولكن لا يحس أحدهما بالآخر إلا إحساسًا خفيفًا لا يكاد يـذكر، ولا تكون مدته إلا لحظات، فكيف يكون أياما ذوات عدد؟ وكيف يكون بهذه الهيئة عقابًا على ذنب ارتكب؟!

فاليهود يعتقدون أن عمر الدنيا سبعة آلاف سنة، واليهودي سيمكث في النار سبعة أيام، عن كل ألف

في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٨٥، ٨٦ بتصرف. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١، ج١، ص٥٧٩، ٥٨٠ بتصرف.

### ثانيًا. دعواهم بلا برهان أو دليل:

إن هذه الدعوى ليس لها برهان ولا يؤيدها دليل لـذلك كـنَّبهم الله عَلَى بقوله: ﴿ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا نَعْلَمُونَ عَلَى الله شيئا نَعْلَمُونَ ﴿ (البقرة)، أي: أم تقولون على الله شيئا ليس لكم به علم، إذ العلم بمثله لا يكون إلا بوجي منه يبلّغه عنه رسله، والقول على الله بغير علم جرأة وافتيات عليه وكفر به، والمعنى أنه لا بد من أحد الأمرين إذ لا واسطة بينها: إما اتخاذ عهد عند الله، وإما القول على الله بغير علم، وإذا كان الله لم يعهد إليهم فلا القول على الله بغير علم، وإذا كان الله لم يعهد إليهم فلا يبقى إلا تقوّلهم على الله بغير علم، وجذا يثبت بطلان دعواهم، وكذب زعمهم الذي زعموا:

## والدَّعاوَى ما لم تُقِيمُوا عليهـا

#### بَيْنُــاتٍ أبناؤُهــا أَدْعِيــاءُ

١. أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الجزية والموادعة، باب إذا غدر المشركون بالمسلمين هل يعفى عنهم (٢٩٩٨).

#### ثالثًا. الجزاء من جنس العمل:

بعد أن أبطل الله دعوى اليهود والنصارى هذه أخبرهم أنه يُعَذّب من أشرك به وكفر برسله في النار خالدًا خلدًا، فإن الجنة لا يسكنها إلا أهل الإيان بالله ورسله، قال عَلَيَّ: ﴿ بَكَنَ مَن كَسَبَ سَيِّتَكَةُ وَأَحَطَتَ بِهِ عَطِيتَ نَهُ وَأُولَتِهِ كَ أَصْحَن النَّارِ \* هُمْ فِيها خَلِدُون خَطِيتَ أَن كَالَ مَن كُسَب سَيِّتَكَةً وَأَحَطَت بِهِ عَظِيتَ نَهُ وَأُلْتِهِ كَ أَصْحَن النَّارِ \* هُمْ فِيها خَلِدُون فَي النَّارِ \* هُمْ فِيها خَلِدُون اللهُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَت أُولَتِهِ كَ أَصْحَن النَّارِ فَي اللهُ المَالِحَت أَولَتها كَاللهُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَت أُولَتها كَاللهُ فَي المَنوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَت أُولَتها كَاللهُ المَّذِي اللهُ المَالِحَت اللهُ الل

وبهذا الجواب القاطع والقول الفصل في هذه الدعوى دحضت حجتهم، وهذه صورة كلية من كليات التصور الإسلامي تنبع من فكرته الكلية عن الكون والحياة والإنسان: إن الجزاء من جنس العمل ووفق هذا العمل (1).

#### رابعًا. غرور اليهود:

لقد ذكر الله أيضًا أن منشأ هذا الافتراء ليس الدليل ولا العلم، وإنها منشؤه الغرور في الدين؛ إذ مشل ذلك الحكم لا يعرف بالرأي ولا الفكر؛ لأنه من أمر الغيب فلا يعرف إلا بوحي من الله، وليس في الوحي ما يؤيده، قال على الله وينهم ما كانوا يَفْتَرُوك الله من الله عراض واغترار الله عران)، وهذا إشارة إلى التولي والإعراض واغترار منهم في قولهم الكاذب: ﴿ فَمَنُ أَبْنَكُوا الله وَأَحِبَتُوهُم الكاذب: ﴿ فَمَنُ أَبْنَكُوا الله وَأَحِبَتُوه مَه الكاذب: ﴿ فَمَنُ أَبْنَكُوا الله وَأَحِبَتُوه مَه الكاذب الله عَر ذلك من أقوالهم (٢)... إلى غير ذلك من أقوالهم (٢).

#### الخلاصة:

- المس يعني اللمس الخفيف، أو اقتراب شيء من شيء ولكن لا يحس أحدهما بالآخر إلا إحساسًا خفيفًا لا يكاد يـذكر، ولا تكـون مدتـه إلا لحظـات، فكيـف يكون أيامًا ذوات عدد؟ وكيف يكون بهذه الهيئة عقابًا لذنب ارتكب؟
- ما يعتقده اليهود ـ مدة العذاب القليلة ـ منشؤه أمران: الأول: تزيين الشيطان لهم هذا الاعتقاد، الثاني: غرور هؤلاء اليهود في دينهم.
- إخبار المولى ﷺ على لسان نبيه ﷺ \_ أن المشرك والكافر مخلَّد في النار؛ وهؤلاء اليهود ليسوا عصاة بـل مشركون كافرون، ومن ثم فهم في النار خالدون.

### AND EAS

## الشبهة السابعة عشرة

## دعوى أنه لن يدخل الجنة إلا من كان على مِلَّة اليهود أو النصارى (\*) ®

#### مضمون الشبهة :

ادَّعت كل طائفة من اليهود والنصارى أنه لن يدخل الجنة إلا من كان على ملتها، وهذه عقيدة الفريقين إلى اليوم. قال على اله وقالُوا لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ (البقرة: ١١١).

في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٨٦.
 التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١، ج١، ص٥٨١، ٥٨٠ بتصرف.

<sup>.</sup> ٢. الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، مرجع سابق، ج٤، ص١٥.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١١١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١١١: ١١٣).

#### وجها إبطال الشبهة :

 هذه الدعوى من أمانيهم التي لا يدركونها، فلا بُدَّ من الإتيان بالبرهان لإثبات صحة الدعوى؛ لأنه لا يقبل قول بلا دليل.

الجنة متاحة لكل من يعمل لها وليست حِكْرًا على طائفة دون طائفة والحكم لله بين الجميع وهو أعلم
 بأهل الحق.

#### التفصيل:

يغتر اليهود والنصارى بها هم فيه، ويدَّعون أنه لن يختر اليهود والنصارى بها هم فيه، ويدَّعون أنه لن يدخل الجنة إلا من كان على ملتهم، وهي عقيدتهم إلى يومنا هذا، كها قالوا أيضًا فيها حكاه عنهم القرآن: ﴿ فَخُنُ أَبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِبَتُوهُ ﴿ (الماندة: ١٨)، وقد أكذبهم الله ﷺ بها أخبرهم أنه يعذبهم في الدنيا والآخرة بذنوبهم، ولو كانوا كها ادعوا لما كان الأمر كذلك، بذنوبهم، ولو كانوا كها ادعوا لما كان الأمر كذلك، ومثله ما ادّعوه من أن النار لن تمسهم إلا أيامًا معدودة ثم ينتقلون إلى الجنة، وردَّ الله ﷺ عليهم قائلًا: ﴿ قُلُ مُعَدِّدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لا تَعَلَيْهُمُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لا تَعَلَيْهُمُ اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعَلَيْهُمُ اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعَلَيْهُمُ اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعَلَيْهُمُ اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعْمُونَ فَاللّهُ اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعْمُونَ فَا لا اللّهُ اللّهُ عَهْدُهُمْ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ عَهْدُهُمُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ عَهْدُهُ أَمْ نَعُولُونَ عَلَى اللّهُ مَا لا تَعْمُونَ فَا لَهُ عَهْدُهُ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

# أولا. أُمْنِية بلا برهان:

أحد قول لا دليل عليه، ولا يُحكَمُ لأحد بدعوى ينتحلها بغير برهان يؤيدها.

# والدَّعاوَى ما لم تُقِيمُوا عليها

# بَيِّنَاتٍ أبناؤُها أَدْعِياءُ

وإيضاح ذلك أن الأمم التي خوطبت بالكتب السالفة لم تكن مستعدة لاستغلال الفكر ومعرفة الأمور بأدلتها وبراهينها، ولذلك اكتفى الله منهم بتقليد الأنبياء فيها يبلغونهم وإن لم يعرفوا برهانه، فهم مكلفون أن يفعلوا ما يُؤمرون سواء عرفوا لماذا أمروا أو لم يعرفوا، ولكن القرآن يخاطب من أنزل عليه بمثل قوله: ﴿ قُلُ هَلْنِو مَسَبِيلِي آدَعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الواضحة، وهذه عادة القرآن في الاستدلال على قدرة النه ووحدانيته وعلمه وحكمته بالآيات الكونية والأدلة النظرية والعقلية.

فالقرآن يُعلِّم أهله أن يطالبوا الناس بالحُجَّة فيها يدَّعون؛ لأنه أقامهم على سواء المحجة، وجدير بصاحب اليقين أن يطالب خصمه به ويدعوه إليه، وعلى هذا درج سلف هذه الأمة الصالح، قالوا بالدليل وطالبوا بالدليل، ونهوا عن الأخذ بشيء من غير دليل.

# ثانيًا. الجنة متاحة لكل من يعمل لها:

يقول الله تعالى ردًّا عليهم أيضًا: ﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجَهَدُ, لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَ أَجْرُهُ, عِندَ رَبِّهِ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهِ الله يدخل الجنة من لم يكن هودًا ولا نصارى ؛ لأن رحمة الله ليست خاصة بشعب دون شعب، وإنها هي مبذولة

لكل من يطلبها ويعمل لها عملها، وهو أن يسلم وجهه لله رخلة وحده ويخصصه بالعبادة دون سواه، فهذا له الأجرحقًا، ولا يصيبه خوف ولا حزن.

"وبذلك يقرر القرآن قاعدة من قواعد التصور الإسلامي في ترتيب الجزاء على العمل بلا محاباة لأمة ولا لطائفة ولا لفرد، إنها هو الإسلام والإحسان لا الاسم والعنوان فقط: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَمُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ومن قبل قرر هذه القاعدة في العقاب ردًّا على قولهم: ﴿ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَامًا مَعَدُودَةً ﴾ على قولهم: ﴿ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَامًا مَعَدُودَةً ﴾ وأخطت به خطيت تُنهُ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ مُمْ وأَحْطَت به خطيت تَنهُ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ مُمْ فيها خَلِدُونَ ( البقرة ) .

إنها قاعدة واحدة بطرفيها في العقوبة والمثوبة، طرفاها المتقابلان: ﴿ مَن كَسَبَ سَيِنْكُةً وَأَحْطَتْ بِهِـ خَطِيتَ نَدُهُ وَهُ وَخَطِيتَ لَهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَاللَّاللَّا لَا الللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَ

لقد كانوا - يهودًا ونصارى - يطلقون تلك الدعوى العريضة، بينها يقول كل منهها عن الفريق الآخر: إنه ليس على شيء، وبينها كان المشركون يجابهون الفريقين بالقولة ذاتها: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءِ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَنَةُ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ كَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءِ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَنَةُ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَنَةُ كَالَمُ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَنَةُ كَالَمُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ هم الأميون العرب الذين لم

يكن لهم كتاب؛ وكانوا يرون ما عليه اليهود والنصارى من الفرقة والتقاذف بالاتهام، ومن التمسك بخرافات وأساطير لا ترتفع كثيرًا عن خرافات العرب وأساطيرهم في الشرك ونسبة الأبناء أو البنات لله كانوا يزهدون في دين اليهود ودين النصارى ويقولون: إنهم ليسوا على شيء، والقرآن يسجل على الجميع ما يقوله بعضهم على بعض، وذلك عقب تفنيد دعوى اليهود والنصارى في ملكية الجنة، ثم يدع أمر الخلاف بينهم إلى الله: ﴿ فَاللّهُ يَحَكُمُ بُيّنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا الْعَلَافِ بَيْهُمْ إِلَى الله قوم الحكم العدل وإليه تصير كانوا فيه يؤم الإحالة إلى حكم الله هي وحدها الأمور... وهذه الإحالة إلى حكم الله هي وحدها المجدية في مواجهة قوم لا يستمدون أحكامهم من المجدية في مواجهة قوم لا يستمدون أحكامهم من العريضة في أنهم وحدهم أهل الجنة وأنهم وحدهم اللهديون"(۱)!

#### الخلاصة:

- كذّب الله اليهود والنصارى في دعواهم أنه لن يدخل الجنة إلا من كان على ملتهم وبيَّن أن هذا تقوُّل بلا علم أو برهان، وأنها أمنية لم يعملوا لها؛ لذا فهي أمنية لن يدركوها.
- أن الجنة ليست حكرًا على طائفة دون أخرى بل
   هي لكل من عمل صالحًا وأسلم وجهه لله وهو محسن.

# SA FIRE

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص١٠٤.

#### المحورالثاني

# التشكيك في القرآن الكريم

# الشبهة الثامنة عشرة

# استنكار إنزال القرآن مُنَجَّمًا وعدم إنزاله جُملةً واحدة (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

اعترض المشركون والكفار على طريقة نزول القرآن منجمًا (۱) على النبي الله وقالوا: لماذا لم ينزل الكتاب على محمد الله جملة واحدة عمد الكتب قبله جملة واحدة كانزلت الكتب قبله جملة واحدة كالتوراة، والإنجيل، والزَّبور، وغيرها من الكتب الإلهية. قال الله وقال اله وقال الله وقال اله وقال الله وقال اله وقال الله وقال الله وقال الله وقال اله وقال الله وقال اله وقال

### وجها إبطال الشبهة:

- ١) الكتب السابقة لم تنزل جملة واحدة.
- ٢) هناك أسباب لنزول القرآن الكريم منجمًا:
- تنزيل القرآن الكريم مُنجًا حسب الوقائع
   والأحداث ليكون أثبت لقلب النبي رأدعى

- ق "الحكمة من نزول القرآن الكريم مُنجَّا" طالع: الوجه الأول، من الشبهة الخامسة عشرة، من الجزء الشامن (مقارنة الأديان).
- التَّنْجِيم: التَّفْرِيق، والمقصود أن القرآن نزل مُفَرَقًا بحسب الوقائع التي كانت تحدث مع النبي ، وما يحتاج إليه من الأحكام.

إلى تقوية حفظه وفهمه.

- وكذلك ليكون أيسر على العامل به فلو أَخَـذَ
   المسلمون بجميع الفرائض مرة واحدة لنفروا.
- نزول القرآن مُنجًا فيه مطابقة لمقتضى الحال ومناسبة للمقام وبيان إعجازه.
- وكذلك تلقين النبي ﷺ الحجة كلما فتحوا له بابًا من الجدل.

#### التفصيل:

# أولا. الكتب السابقة لم تنزل جملة واحدة:

هذه الشبهة من معاذير المشركين وتعليلاتهم الفاسدة؛ إذ طعنوا في القرآن بأنه نزل مُنجًا وقالوا: لو كان من عند الله لنزًل كتابًا جملة واحدة، وهذا القول ظاهر في أنه عائد إلى المشركين، وهذه جهالة منهم بنسبة كتب الرسل، فإنها لم تنزل جملة واحدة، وإنها كانت وحيًا مُفرَّقًا، فالتوراة التي أنزلت على موسى الني في الألواح هي عشر كلمات بمقدار سورة الليل في القرآن، وما كان الإنجيل - قبل تحريفه - إلا أقوالا ينطق بها عيسى الني في الملأ، وكذلك الزَّبور نزل قطعًا كثيرة، فالمشركون نسوا ذلك أو جهلوا، فقالوا: هلا نزل القرآن على محمد جملة واحدة فنعلم أنه رسول الله، وقيل: قائل هذا اليهود أو النصارى، فإن محمد خلك فهو بهتان منهم؛ لأنهم يعلمون أنه لم تنزل التوراة والإنجيل والزبور إلا مفرقة.. فإن تلك الكتب التوراة والإنجيل والزبور إلا مفرقة.. فإن تلك الكتب

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (الفرقان/ ٣٢).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الفرقان/ ٣٢، ٣٣، الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الفرقان/ ٣٢، ٣٣، الإسراء/ ١٠٦).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٩.
 م ١٨ بتصرف.

# ثانيًا. علل تنزل القرآن الكريم منجمًا:

# • تثبيت قلب النبي 選:

لقد أجاب الله ربحت اعتراض الكفار وتعنت المشركين فيها لا يعنيهم بأن القرآن إنها نزل منجمًا في ثلاث وعشرين منة بحسب الوقائع والأحداث وما يحتاج إليه من الأحكام؛ ليُتبَّت به أولًا قلب النبي على أي يقوي قلبه ليعيه ويتحمله؛ قال على الله كذلك الفرقان: ٣٢).

والفؤاد: هنا العقل، وتثبيته بدلك الإنزال جعله ثابتا في ألفاظه ومعانيه لا يضطرب وجاء في بيان حكمة إنزال القرآن منجمًا بهذه الكلمة الجامعة ﴿ لِنُثَبِّتَ بِهِ فَوُادَكَ ﴾؛ لأن تثبيت الفؤاد يقتضي كل ما به خير للنفس، ومنه ما قاله الزمخشري: الحكمة في تفريقه أن نقوي بتفريقه فؤادك حتى تعيه وتحفظه؛ لأن المتلقن إنها يقوي قلبه على حفظ العلم يلقى إليه إذا ألقى إليه شيئًا بعد شيء وجزءًا عقب جزء، كما أن نزوله منجمًا أعون بغد شيء وجزءًا عقب جزء، كما أن نزوله منجمًا أعون في نفوس السامعين، ولذا قال: ﴿ لِنَقَرَآهُ, عَلَى ٱلنَاسِ عَلَى فَهِ مِهُ وَلَذَا قَالَ: ﴿ لِنَقَرَآهُ, عَلَى ٱلنَاسِ عَلَى فَهُ وَلَذَا قَالَ: ﴿ لِنَقَرَآهُ, عَلَى ٱلنَاسِ عَلَى مَنْ فَوْسِ السامعين، ولذا قال: ﴿ لِنَقَرَآهُ, عَلَى ٱلنَاسِ عَلَى مُكْمِ ﴾ (الإسراء: ١٠٦).

# • تيسير العمل به:

ومن الحِكَم العظيمة التي ذكرها الله عَلَى لنزول القرآن مُفَرَّقًا أنَّ من القرآن الناسخ والمنسوخ، ومنه ما هو جواب لمن سأل عن أمور معينة، ففرقناه ليكون أوعى للنبي على وأيسرَ على العامل به، ولذا رتلناه ترتيلًا؛ أي: شيئًا بعد شيء، والترتيل: الترسل والتثبت، فكان كلها نزل وحي جديد زاده قوة في القلب، قال

والمعنى: أنزلناه مُنتَجًّا مُفَرَّقًا لما في ذلك من المصلحة، ولو أخذوا بجميع الفرائض في وقت واحد لنفروا ولم يطيقوا وكذلك كان نزوله على حسب الدواعي والحوادث وجوابات السائلين ليكونوا أوعى لما ينزل فيهم؛ لأنهم بحاجة إلى علمه فيكثر العمل بها فيه وذلك مما يثبت فؤاد النبي ويشرح صدره.

# مطابقة مقتضى الحال:

ومن المصلحة أيضًا أنه لو لم ينزل منجمًا على حسب الحوادث لما ظهر في كثير من آياته مطابقتها لمقتضى الحال ومناسبتها للمقام، وهذا من تمام إعجازها، كما أن تنزيله وتحديهم بأن يأتوا ببعض تلك التفاريق كلما نزل شيء منها أدخل في الإعجاز وأنور للحجة من أن ينزل كلًه جملة واحدة، قال من المنتقال الدلالة، منسقًا في أنزلناه منجمًا، حسن التأليف، بين الدلالة، منسقًا في ألفاظه ومعانيه غير متراكم، فهو مفرَّق في الزمان فإذا كمل إنزال سورة جاءت آياتها مرتبة متناسبة كأنها أنزلت جملة واحدة، ومفرّق في التأليف بأنه مفصل عند الله؛ لأن شأن كلام الناس إذا فُرَق تأليفه على أزمنة متباعدة أن يعتوره التفكيك وعدم تشابه الجمل (۱).

# • تلقين النبي الحجة:

ومن علل نزول القرآن مفرَّقًا أنه يثبُّت الرســول ﷺ

١. المرجع السابق، ص٢٠ بتصرف.

ويطمئنه ويمده بالحجة البالغة كلما فتحواله بابًا من الجدل، وكلما اقترحوا عليه اقتراحًا، أو اعترضوا عليه اعتراضًا: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلٍ إِلَّا حِثْنَكَ بِأَلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَغْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلٍ إِلَّا حِثْنَكَ بِأَلْحَقّ وَأَحْسَنَ تَغْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلٍ إِلَّا حِثْنَكَ مِأْلُونَانَ .

وإنهم ليجادلون بالباطل، والله يرد عليهم باطلهم بالحق الذي يدفعه، والحق هو الغاية التي يريد القرآن تقريرها، وليس مجرد الانتصار في الجدل، ولا الغلبة في المحاجة إنها هو الحق القوي بنفسه، الواضح الذي لا يلتبس به الباطل. والله تش يعد رسوله بل بالعون في كل جدل يقوم بينه وبين قومه فهو على الحق، والله يمده بالحق الذي لا يعفي على الباطل، فأنى يقف جدهم بالحق الذي لا يعفي على الباطل، فأنى يقف جدهم لحجة الله البالغة؟ وأنى يقف باطلهم للحق الدامغ الذي يتنزل من عند الله (1).

قال عَلَىٰ: ﴿ وَبِالْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَزَلَ ﴾ (الإسراء: ١٠٥)، وقـــال عَلَىٰ: ﴿ وَنُنزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ الْإسراء).

وذلك من حكم نزوله منجًا أنه ينزل بالدواء للمؤمنين كلما حزبهم أمر من الشهوات أو الشبهات، ويزداد الظالمون بذلك ضلالًا وخسرانًا.

#### الخلاصة:

- نزل القرآن منجًا ليكون أيسر على العامل به
   وأثبت لقلب النبي ﷺ.
- ماذا لو أخذ المسلمون بجميع الفرائض مرة واحدة؟! أفلا يكون النفور وعدم الاستطاعة هو الغالب في تنفيذهم للفرائض؟

- المتلقن يقوي حفظه وفهمه إذا تلقى الشيء مرة بعد مرة، وهذا ما كان يفعله النبي ﷺ مع صحابته.
- نزول القرآن منجًا فيه مطابقة لمقتضى حال المؤمنين، ومناسبة لمقام التشريع.

# AGES

#### الشبهة التاسعة عشرة

دعوى اختلاف القرآن في أحكامه وتناقض معانيه <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة :

يرمي المشركون والمنافقون القرآن بالتناقض واختلاف أحكامه وتضارب معانيه، وتكذيب بعضه معضًا.

#### وجها إبطال الشبهة:

ا دعوتهم إلى تدبر القرآن والنظر فيه وتفهم معانيه وأحكامه، فإنه لو كان من عند غير الله لكان فيه اختلاف وتضاد كثير.

٢) القرآن لا اختلاف فيه ولا اضطراب وقد سلم
 من كل ذلك، وما جهله الناس من القرآن هو من
 قصور عقلهم.

#### التفصيل:

# أولا. مَن تدبُّر القرآن عَلِم أنه من عند الله ﷺ:

يدعو القرآن هؤلاء المنافقين والمشركين أن يتـدبروا

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص٢٥٦٣.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النساء/ ٨٢، الكهف/ ١، فصلت/ ٤٢، البقرة/ ٢، الطارق/ ١٣، ١٤، الزمر/ ٣).

كتاب الله كان اليعلموا حجة الله عليهم في طاعة النبي واتباع أمره، وأن الذي أتاهم به من التنزيل هو من عند ربهم لاتساق معانيه، وائتلاف أحكامه وتأييد بعضه بعضًا بالتصديق، وشهادة بعضه لبعض بالتحقيق، فإن ذلك لو كان من عند غير الله لاختلفت أحكامه، وتناقضت معانيه، وأبان بعضه عن فساد بعض، ولكان فيه اختلاف كثير.

وكل متدبِّر في القرآن بحق يعلم أنه من عند الله، ولو كان من عند غيره لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا؛ لعـدم استطاعته أن يأتي بمثله في تصوير الحق بصورته كما هي لا يختلف ولا يتفاوت في شيء منها، لا في حكايتـه عـن الماضي الـذي لم يـشهده محمـد ﷺ، ولا في إخبـاره عـن الآتي في مسائل كثيرة وقعت كما أنبأ بها، ولا في بيانــه لخفايا الحاضر حتى حديث النفس ونُحبَّآت الضمائر، ولعدم استطاعة محمد ﷺ ولا غيره أن يأتي بمثله في بيان أصول العقائد وقواعد التشريع، وفلسفة الآداب والأخلاق، وسياسة الشعوب والأقوام، وفنون القول، وألوان العبر في أنواع المخلوقات، وسنن الاجتماع ونواميس العمران، وضرب الأمثال، وتكرار القصة الواحدة بالعبارات البليغة، وفوق ذلك كله ما فيـه مـن العلم الإلهي والخبر عن عالم الغيب والدار الآخرة، وما فيها من الحساب على الأعمال والجزاء الوفاق، وكون ذلك موافقًا لفطرة الإنسان، فالالتثام بين آياته الكثيرة

هو غاية الغايات عند من أوتي الحكمة وفصل الخطاب. وهكذا تَدبُّر القرآن وتأمُّل ما فيه يهدي صاحبه إلى كونه من عند الله تَظَلَّ، وإلى وجوه الاهتداء بهداه (١).

# ثانيًا. جهل من زعم أن القرآن من عند غير الله:

أما ما جهله الناس من أمر القرآن فهو من تقصير عقولهم وجهالتهم، فإن مُحكم القرآن حق، و مُتشابهه حق، ولا يضرب بعضه ببعض، فها جهله الناس من أمر القرآن وجب ردَّه إلى العَالِم به، ولهذا مدح الله الراسخين في العلم الذين قالوا: ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ (آل عمران: ٧)، أي: محكمه ومتشابهه حق؛ فلهذا ردوا المتشابه إلى المحكم فاهتدوا، وذم الله الزائغين عن الحق الذين اتبعوا ما تشابه منه ابتغاء الفتنة حيث ردوا المحكم إلى المتشابه فغووا.

ومعنى المتشابه هنا يراد به أن القرآن متماثل في النظم والبلاغة والهدف الذي يدعو إليه فلا تجد في أسلوبه اختلافًا ولا في معانيه مناقضة، فهو يشبه بعضه بعضًا في الحسن والحكمة، ويصدق بعضه بعضًا، في غاية الفصاحة والبلاغة والجزالة.

وأيضًا فقد نفى الله ﷺ عن كتابه جميع أنـواع الريبـة

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٥، ص١٣٧، ١٣٨، بتسرف. الجامع لأحكام القسرآن،
 القرطبي، مرجع سابق، ج٥، ص ٢٩٠ بتصرف.

الشبهة العشرون

دعوى أن القرآن سحر مبين أتى به محمد ﷺ(\*)

#### مضمون الشبهة:

اذَّعى المشركون أن ما جاء به محمد على من القرآن ما هو إلا سحر مبين ينقله محمد على عن غيره ويحكيه عنهم. قال الله : ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَنَا بَيِنَنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا لِلْحَقِ لَمَّا جَآءَهُمْ هَذَا سِخَرٌ مَّبِينُ ﴿ ﴾ (الاحقان)، وقال الله : ﴿ قَالَ ٱلْكَافِحُونَ إِنَ هَنذَالسَنِحِرُّمُبِينُ ﴾ (الإحقان)، وقال الله : ﴿ قَالَ ٱلْكَافِحُونَ إِنَ هَنذَالسَنِحِرُّمُبِينُ ﴾ (يونس)، ويرمون من وراء ذلك إلى الطعن في القرآن.

# وجوه إبطال الشبهة :

- ١) تخبُّط المشركين في أمر القرآن ومحمد ﷺ يـدل
   على كذبهم.
  - ٢) حقيقة السحر وبطلان كون القرآن منه.
- ٣) لو كان القرآن سحرًا لتعلموا صناعة السحر
   وأتوا بمثله، ولكنهم عجزوا عن تحديم لهم أن يأتوا
   بمثل أقصر سوره.
- لا دليل للمشركين ولا حجة تؤيد دعواهم فهي باطلة.
- ها القرآن المشركين إلى التجرد في الحكم
   واستخدام المنهج الصحيح في البحث.
- آنذر القرآن الكريم المشركين عاقبة تكذيبهم
   وافترائهم في الآخرة.

#### الخلاصة:

- ما توهمه الجاهلون من تناقض القرآن في أحكامه وتضارب معانيه مردوده إلى قصور عقولهم، وعدم تدبر وفهم معانيه وأحكامه.
- القرآن الكريم تدل تفاصيل آياته على مقاصده؛
   فلو تأمَّل هؤلاء المغرضون وتدبروا هدي القرآن لحصل
   لهم خير عظيم، ولما بقوا على فتنتهم الناتجة عن كفرهم.

# 313 EXE

 اللمزيد انظر: التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج ١، ج ١، ص ٢٢٣: ٢٢٨.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (الصافات/ ١٥، المـدثر/ ٢٤، سبأ/ ٤٣، الأحقاف/ ٧).

الآيات التي ورد فيها الرد على الـشبهة: (الإسراء/ ٨٨، هـود/ ١٣، يونس/ ٣٨).

#### التفصيل:

#### أولا. تخبط المشركين:

ولذلك فإن آية يونس السابقة قرأها ابن عامر، وأبو عمرو، ونافع، ويعقوب، وأبو جعفر "لَسِحر"، وقرأ الباقون ﴿ لَسَحِرٌ ﴾، يقصدون بالسحر القرآن، ويقصدون بالساحر رسول الله ﷺ، وكلا القولين قد قالوا، وكلا القولين يشير إلى إثبات رسالته ﷺ.

فقد قالوا: ﴿ سِحْرُهُ مِنْ الله الله الله الله الله معجز، وأولى لهم لوكان يتدبرون أن يقولوا: نبي يوحى إليه؛ لأن ما ينطق به معجز، فالسحر لا يتضمن من الحقائق الكونية الكبرى ومن منهج الحياة والحركة، ومن التوجيه والتشريع ما يقوم به مجتمع راق، وما يرتكز عليه نظام متفرد.

ولقد كان الوحي عندهم نختلط بالسحر؛ لاختلاط الدين بالسحر في الوثنيات كلها(١).

# ثانيًا. حقيقة السحر تختلف عن القرآن:

إن قولهم: القرآن سحر جاء به ساحر، يتضمن اعترافهم بأنها فوق المعهود والمعلوم للبشر في عالم

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٧٦١
 بتصرف.

الأسباب المقدورة لهم، وسمّوه سحرًا؛ لأنه خارق للعادة بقوة تأثيره في القلوب وجذبه النفوس إلى الإيهان، وحملها على احتقار الحياة، ولذَّاتها في سبيل الله، حتى إنه ليفرق بين المرء وأخيه، وأمه وأبيه، وزوجه وبنيه، وفصيلته التي تؤويه وتمنعه وتحميه، وإنها السحر ما كان بأسباب خفية خاصة ببعض الناس يتعلمها بعضهم من بعض، وهي إما حِيَل وشعوذة، وإما خواص طبيعية علمية مجهولة للجهاهير، وإما تأثير قُوى خواص طبيعية علمية مجهولة للجهاهير، وإما تأثير قُوى كثيرين من العارفين بها.

# ثالثًا. عجز المشركين أمام تحدي القرآن:

ولو كان القرآن سحرًا كما زعم هؤلاء لتعلموا صناعة السحر وأتوا بمثله أو ببعض سور منه، لكنهم عجزوا عن التحدي، فثبت أن محمدًا الشنب الله ورسوله، وأن ما جاء به وحى من الله كالله

# رابعًا. دعوى المشركين بلا دليل:

ومن رد القرآن عليهم أن بين لهم أنهم يفترون كذبًا وزورًا بغير علم أو دليل يستندون إليه في دعواهم: أن القرآن سحر مبين، إنها هي دعوى كاذبة حاولوا أن يعللوا بها وقع القرآن القاهر في القلوب كغيرها من الاتهامات الباطلة التي ظنوا أنهم يستطيعون أن يواجهوا بها الآيات البينات؛ كي يحولوا بينها وبين القلوب ولا دليل لهم على دعواهم، ولكنها من جملة الأكاذيب لتضليل العامة من الجهاهير، أما الذين كانوا يقين أنه قرآن فوق مقدور البشر وفوق طاقة يقين أنه قرآن فوق مقدور البشر وفوق طاقة المتكلمين.. ولقد حدَّث بذلك بعض هؤلاء الكبراء بعضًا في أمر محمد وأمر القرآن ثم دبَّروا بينهم تلك المكيدة؛ ليصدوا بها الجهاهير عن القرآن الذي يغلب القلوب ويأسر النفوس!

وقد كشف القرآن أمرهم، وهو يقرر أنهم أميون لم يؤتوا من قبل كتابًا يقيسون به الكتب ويعرفون به الوحي؛ فيفتوا بأن ما جاءهم اليوم ليس كتابًا وليس وحيًا، وليس من عند الله، ولم يرسل إليهم من قبل رسولاً، فهم يهرفون إذن بها لا علم لهم به ويدعون ما ليس يعلمون: ﴿ وَمَا ءَانَيْنَهُم مِن كُتُبِ يَدْرُسُونَهَا وَمَا ليس يعلمون.

# خامسًا. المنهج الحق في البحث عن الحقائق هو الذي دعاهم إليه القرآن الكريم:

لقد رد القرآن عليهم بأن دعاهم إلى المنهج الصحيح في البحث عن الحقائق بكل حيادية وموضوعية بعيدًا عن الأهواء والأحكام المسبقة، وهي دعوة خالصة إلى منهج البحث عن الحق، ومعرفة الافتراء من الصدق، وتقدير الواقع الذي يواجهونه من غير زيف ولا دخل: هُو قُلُ إِنَّمَا أَعُظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمُ لَنَعَ لَا فَصَلَ إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ ثُمُ مِنْ يَتَ اللهِ مَنْ يَن وَفُرَدَى الْمُ اللهِ مَنْ يَن وَلَا اللهِ اللهِ مَنْ يَن وَفُرَدَى اللهِ مَنْ يَن هُو إِلّا نَذِيرٌ لَهُ مَن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ لَهُ مَن يَن يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ يَن هُو إِلّا نَذِيرٌ لَهُ مَن يَن يَن هُو اللهِ مَنْ يَن يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

إنها دعوة إلى القيام لله بعيدًا عن الهوى، بعيدًا عن المصلحة، بعيدًا عن المصلحة، بعيدًا عن ملابسات الأرض، بعيدًا عن الهواتف والدوافع التي تشتجر في القلب، فتبعد به عن الله، بعيدًا عن التأثر بالتيارات السائدة في البيئة، والمؤثرات الشائعة في الجهاعة.

دعوة إلى التعامل مع الواقع البسيط، لامع القضايا والدعاوى الرائجة، ولا مع العبارات المطاطة، التي تبعد القلب والعقل عن مواجهة الحقيقة في بساطتها.

دعوة إلى منطق الفطرة الهادئ الصافي، بعيدًا عن الضجيج والخلط واللبس، والرؤية المضطربة والغبش الذي يحجب صفاء الحقيقة.

وهي في الوقت ذاته منهج في البحث عن الحقيقة، منهج بسيط يعتمد على التجرد من الرواسب والغواشي والمؤثرات وعلى مراقبة الله وتقواه.

وهي "واحدة" إن تحققت صح المنهج واستقام الطريق، القيام لله.. لا لغرض ولا لهوى ولا لمصلحة ولا لنتيجة.. التجرد.. الخلوص.. ثم التفكر والتدبر

بلا مؤثر خارج عن الواقع الذي يواجهـ القـائمون لله المتجردون.

﴿ أَن تَقُومُواْ بِللَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ﴾.. مثنى ليراجع أحدهما الآخر.. ويأخذ معه ويعطي في غير تأثر بعقلية الجهاهير التي تتبع الانفعال الطارئ، ولا تتلبث لتتبع الحجة في هدوء.. وفرادى مع النفس وجها لوجه في تحيص هادئ عميق.

﴿ ثُمَّ نَنَفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُرُمِّن جِنَّةٍ ﴾.. فسا عرفتم عنه إلا العقل والتدبر والرزانة، وما يقول شيئًا يدعو إلى التظنن بعقله ورشده إن هو إلا القول المحكم (١) القوي المبين.

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمُ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴾ كالهاتف المحذر من حريق في دار يوشك أن يلتهم من لا يفر من الحريق وهو تصوير \_ فوق أنه صادق \_ بارع موح مثير.

وبعد أن دعاهم إلى التفكير الهادئ البريء.. هما يصاحب كُر مِن حِنَةٍ كله يسدعوهم إلى أن يفكروا مسا مصلحته? وما بواعثه؟ ماذا يعود عليه؟ ويأمره أن يلمس منطقهم ويوقظ وجدانهم إلى هذه الحقيقة في صورة موحية: ﴿ قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِفَهُولَكُمْ آنِ أَجْرِي

هو يعلم ويرى ولا يخفى عليه شيء، وهو على كل شيء شهيد، فيها أفعل وفيها أنوي وفيها أقول... ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِي يَقَذِفُ بِٱلْمُ يَكُمُ ٱلْفُيُوبِ ( ﴿ اللَّهُ ﴾ (سا).

ولقد كان النكير مهلكًا، وكانت قريش تعرف

مصارع بعضهم في الجزيرة، فهذا التذكير يكفي وهذا

وهذا الذي جئتكم به هو الحق القوي الذي يقذف به الله ﴿ عَلَنُمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾، فهو يقذف به عن علم ويوجهه على علم ولا يخفى عليه هدف ولا تغيب عنه غاية ولا يقف للحق الذي يقذف به الله معترض.. ﴿ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقَ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ (الله) ﴾ (سا).

فمنذ جاء القرآن استقر منهج الحق واتضح ولم يعد الباطل إلا مماحكة أمام الحق الواضح الحاسم الجازم: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ اَهْتَدَيْتُ فَيِما يُوحِي اللَّهَ وَإِن اَهْتَدَيْتُ فَيِما يُوحِي

فلا عليكم إذن إن ضللتُ، فإنها أضلُّ على نفسي، وإن كنتُ مهتديًا فإن الله هو الذي هداني بوحيه، لا أملك لنفسي شيئًا إلا بإذن الله، وأنا تحت مشيئته أسير فضله. ﴿ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴾ (٢).

# سادسًا. عاقبة الكذبين المفترين:

السؤال التهكمي ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ سؤال يلمس قلوب المخاطبين وهم يعرفون كيف كان هذا النكير.

وفي ختام الرد على تكذيب هؤلاء الظالمين للنبي الله ورميه بأنه ساحر وأن ما جاء به سحر يعقب القرآن الكريم بمشهد من مشاهد يوم القيامة حيث لا ينفعهم تكذيبهم وافتراؤهم على القرآن الكريم والرسول الخاتم، بل سيكون ذلك حسرة وندامة عليهم يوم لا ينفع الندم وكان بإمكانهم الإيان في الحياة الدنيا وكانت الفرصة متاحة لهم لكنهم كذبوا وقالوا: سحر وساحر... ﴿ وَلَوْ تَرَئَى إِذْ فَزِعُواْ فَلا فَوَت وَأُخِذُواْ مِن مَكَانِ قِيبٍ (آ) وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنَى هَمُمُ التَّناوُشُ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ (آ) وَقَالُواْ عَامَنا بِهِ وَأَنَى هَمُمُ التَّناوُشُ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ (آ) وَقَالُواْ عَامَنَا بِهِ وَأَنَى هَمُمُ التَّناوُشُ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ (آ) وَقَالُواْ عَامَنَا بِهِ مِن قَبْلُ وَيَقَدِفُون مَا يَشْمَهُونَ مَا يَسْمَهُونَ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَهُونَ مَا يَسْمَهُونَ مَا يَسْمَهُونَ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ فَالْوَا فِي سَلَقِ مُونَ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانِ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانِ مِنْ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يُسْمُونُ مَا يَسْمِانُ مِنْ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمَانُ مَا يُسْمَانُ مَا يَسْمِانُ مِنْ مَا يَسْمُ مَا يَسْمَانُ مَا يَسْمِ

فلا يستطيعون الإفلات ولا إفلات ﴿ وَأَيْوَدُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ .. ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ ۽ ﴾ الآن بعد فوات الآوان .. ﴿ وَأَنَّى لَمُمُ النّا نَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ ، وكيف يتناولون الإيهان من مكانهم هذا . ومكان الإيهان بعيد عنهم ، فقد كان ذلك في الدنيا فضيعوه ، وقد كفروا به من قبل ، وقالوا سحر وساحر وإفك مفترى وأساطير الأولين .. فانتهى الأمر ولم يعد لهم أن يحاولوه اليوم ... ، ﴿ وَجِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ من الإيهان في غير موعده .. ﴿ وَجِيلَ بَيْنَهُمْ كَانُواْ فِي شَكِي مُرِيبٍ ﴾ ، فها هو ذا اليقين موعده .. ﴿ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ من الإيهان في غير بعد الشك المريب (۱) .

#### الخلاصة:

- السحر هو صرف الشيء عن حقيقته إلى غيره وهو إما حيل وشعوذة، وإما خواص طبيعية علمية
   مجهولة للجهاهير، وإما التأثير على قوى النفس وتوجيه الإرادة، وكلها أمور مكتسبة يتعلمها الراغب في ذلك.
- القرآن الكريم مجموعة من العلوم والمعارف في العقائد والآداب والتشريع والاجتماع، مرقية للعقول، مزكية للنفوس، مصلحة للناس، وليس حيل وشعوذة.
- إذا كان القرآن سحرًا \_كها زعم هؤلاء \_لتعلّم هؤلاء ولتعلّم هؤلاء صناعة السحر وأتوا بمثل القرآن أو ببعض سور منه أو حتى سورة منه، لكنهم عجزوا، فثبت أن ما جاء به محمد وحي من السهاء، وأنه نبي من عند الله.
- القرآن وحي من عند الله معجز في أسلوبه ونظمه ومعانيه وهدايته وتشريعه وإخباره بالغيب ومن ثم فلا حجة لمن يدَّعي أنه من عند محمد ﷺ أو أنه تعلمه من أحد البشر.

# 200 BK

## الشبهة الحادية والعشرون

دعوى أن القرآن أساطير الأولين وقصص السابقين<sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة :

يزعم المشركون أن القرآن الذي جاء به محمد ﷺ مــا

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (القلم/ ١٥، الأحقاف/ ١١، ١٧، النحل/ ٢٤، المؤمنون/ ٨٠، الأنفال/ ٣١، المؤمنون/ ٨٣، الأنعام/ ٢٥).

الآيتان اللبان ورد فيهما الرد على الشبهة: (الفرقان/ ٦، الأحقاف/ ١٢).

١. المرجع السابق، ص٢٩١٦ بتصرف.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

## وجوه إبطال الشبهة:

- ١) هذا الادِّعاء مَنْشَؤُه الكفر والعناد.
- التذكير بنظير القرآن من الكتب السابقة.
- ٣) شهادة الشهود من بني إسرائيل والكتب السابقة بصحة القرآن وصدقه.
- ٥) كِبْر المشركين وجدالهم بغير علم في آيات الله ﷺ يمنعهم من اتباع الحق.

#### التفصيل:

# أولا. عناد المشركين وكفرهم هو مصدر مثل هذا الادّعاء:

يرمي المشركون والكفار القرآن بأنه أساطير اقتبسها محمد ﷺ؛ فهو يتعلم منها ويتلوها على الناس، وهو كذب صُراح وافتراء محض وادعاء بحت، وقد تكررت منهم هذه المقالة في كثير من آيات القرآن، فهم يقولون: ﴿ وَقَالُواْ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ اَحْتَتَبَهَا فَهِى تُمُلَى عَلَيْهِ مِنْ وَقَالُواْ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ الضرفان، وتارة يقولون: بُحَثَرَةً وَأَصِيلًا ﴿ ﴾ (الفرفان)، وتارة يقولون: ﴿ مَنَا إَفْكُ قَدِيدٌ ﴿ الله عليهم افتراءاتهم هذه مبينًا أن هذه الادعاءات ناشئة عن كفرهم وعنادهم، دل على ذلك قوله ﷺ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونًا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمَ كَمَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونًا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمَ يَهَتَدُوا بِهِ مَسَيقُولُونَ هَلَا آفِكُ قَدِيدٌ ﴿ الله عليهم يَهَدُوا بِهِ مَسَيقُولُونَ هَلَا إِفْكُ قَدِيدٌ ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهُ وَإِذْ لَمَ

وهذا من الغرور الواضح والجهل الناتج عن حقدهم على الإسلام والمسلمين.

# ثانيًا. تصديق القرآن للكتب السابقة:

من إبطال القرآن لمزاعمهم تذكيره لهم بنظير القرآن ومثيله من كتب الله على وهو مشهور عندهم، وهو التوراة، مع التنويه بالقرآن ومزيته، والنعي عليهم إذا حرموا أنفسهم الانتفاع بها، قال على وَمِن قَبَلِهِ كِنَبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحَمَةً وَهَلَذَا كِتَبُ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا فَرُسَى إِمَامًا وَرَحَمَةً وَهَلَذَا كِتَبُ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا لِمُخسِنِينَ الله وَلَا يَانَا عَرَبِيا وَلَا يَانَ بِهِ وَلَا يَانَ بِهِ وَلَا يَانَ بِهِ وَلَا يَكُ وَلَا يَانَا عَرَبِيا وَلَا عَلَى الله ولم يهتدوا به عنادًا وكبرًا، بل حرفوا هذه الكتب فلك ولم يهتدوا به عنادًا وكبرًا، بل حرفوا هذه الكتب المقدسة ليُضِلوا بها ويُضلوا غيرهم من بني إسرائيل عن صحة القرآن الكريم.

# ثَالثًا. شهادة الشهود:

ومن ردود القرآن الكريم عليهم أيضًا ما أثبته من شهادة الكتب السابقة، وشهادة الشهود من بني إسرائيل بصدقه وصحته، قال على: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِن بَنِيَ إِسْرَتِهِ يَلَ عَلَى مِثْلِهِ وَ فَامَنَ وَاسْتَكْبَرَهُم اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ (الاحقاف).

فأهل الكتاب يؤمنون بوقوع الرسالات ونزول الكتب على الرسل، وكان اليهود يخبرون المشركين ببعض الأخبار عن رسالة موسى التناه وكتابه، وفي هذا إبطال لمزاعم المشركين بالتأكيد على أن الوحي سُنَّة إلهية سابقة معلومة أشهره كتاب موسى، وهو التوراة، وقد بلغتهم نبوءتها من اليهود؛ لذا قال الله في وَمِن تَبَلِهِ.

# رابعًا. القرآن تنزيل من الله تعالى الذي يعلم السر في السماوات والأرض:

إن القرآن نفسه يخالف ظاهره ما يرمونه به، فالقرآن ليس فيه شيء من الإفك، ولا يستطيع أحد منهم أن يأتي بكلام عربي مبين بليغ ومرتق إلى حد الإعجاز، ولذا لقن الله رسوله الجواب لرد بهتان المفترين بأن الله أنزل القرآن على رسوله؛ لأنه يعلم كل سر في كل مكان، قال الله أزلك القرآن على (الفرقان: ١). الذي يَعْلَمُ ٱلمِترَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ الله الله الذي زعموه وفي ذلك إيقاظ لهم بأن يتدبروا في هذا الذي زعموه إفكا أو أساطير الأولين؛ ليظهر لهم اشتهاله على الحقائق الناصعة التي لا يحيط بها إلا الله الذي يعلم السر في السموات والأرض، فيوقنوا أن القرآن لا يكون إلا من إنزاله، وليعلموا براءة الرسول المسول الاستعانة بمن زعموهم يعينونه.

# خامسًا. كبر المشركين وجدالهم بغير علم يمنعهم عن اتباع الحق:

من ردود القرآن على هؤلاء الذين يطعنون في القرآن ويزعمون أنه أساطير الأولين: أنهم يحاولون في آيات الله بغير حجة ولا برهان، وإنها يدفعهم إلى ذلك كبر في نفوسهم عن الحق، وهم أصغر وأضأل من هذا الكبر، قال على ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ اللهِ إِلَّا وقال الدين كَفَرُوا فَلا يَغُرُرُك تَقَلَّبُهُم فِي ٱلْلِكدِ اللهِ إِلَّا وقال اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَ اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَيْ اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَيْ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

إن الإنسان ليجادل في آيات الله ويكابر، وهي ظاهرة ناطقة معبرة للفطرة بلسان الفطرة، وهو يزعم لنفسه وللناس أنه إنها ينافس لأنه لم يقتنع، ويجادل لأنه غير مستيقن، والله العليم بعباده، السميع البصير المطلع على السرائر يقرر أنه الكبر، والكبر وحده هو الذي يحيك في الصدر وهو الذي يدعو صاحبه إلى الجدال فيها لا جدال فيه، وإلى الكبر والتطاول إلى ما هو أكبر من حقيقته، ومحاولة أخذ مكان ليس له، ولا تؤهله له حقيقته، وليست له حجة يجادل بها، ولا برهان يصدع به، إنها هو ذلك الكبر وحده (۱).

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص٣٠٨٩.
 ٢. المرجع السابق، ج٤، ص٢٢٧٦.

فالقرآن فيه من كل مثل، وفيه من كل نمط من أنهاط الخطاب، وفيه من كل وسيلة لإيقاظ القلوب والعقول، وفيه من شتى اللمسات الموحية العميقة التأثير وهو يخاطب كل قلب وكل عقل في كل بيئة وكل محيط، وهو يخاطب النفس البشرية في كل حالاتها وفي كل طور من أطوارها، ولكنهم بعد ذلك كله يكذبون بكل آية، ولا يكتفون بالتكذيب، بل يتطاولون؛ لذلك يعقب على هذا الكفر والتطاول بقوله: ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى قُلُوبِ الّذِيكَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

#### الخلاصة:

- هذه المقالة ناشئة عن كفر الكافرين وعنادهم
   واستكبارهم عن الحق. بلا برهان ولا دليل يؤيدها.
- القرآن مضدق للكتب السابقة فهو مثلها ومؤكد لها ومهيمن عليها.
- شهادة الشهود من بني إسرائيل ببشاراته ﷺ في الكتب السابقة تدل على أنه من عند الله ﷺ.
- كيف يكون القرآن إفكًا وأساطير وقد أنزله
   الذي يعلم السر في السهاوات والأرض، فمن تدبره
   حقًا لا يجد بدًّا من الاعتراف بأنه من عند الله ﷺ؟

# ad ba

١. المرجع السابق، ج٥، ص٢٧٧٨.

# الشبهة الثانية والعشرون

# دعوى أن ما جاء به محمد ﷺ ما هوإلا شعر وأضغاث أحلام وما هوإلا شاعر أو كاهن (\*)

#### مضمون الشبهة :

ادعى المشركون أن ما جاء به النبي على ما هو إلا شعر وأضغاث أحلام أو كهانة، وأن الشياطين تنزلت بهذا القرآن الذي جاء به محمد على. قال الله : ﴿ بَلْ قَالُواً أَضْغَنَ ثُم أَحْلَامٍ بَلِ الْفَتَرَيْنَهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (الانبياء: ٥).

# وجوه إبطال الشبهة:

- ا حيرة المشركين وتخبطهم في أمر القرآن دليل
   على جهلهم وضلالهم.
  - ٢) القرآن كلام الله، أوحاه إلى رسوله ﷺ.
- ٣) لو تقول محمد ﷺ القرآن على الله ﷺ لعاجله بالعقوبة.
  - ٤) الشياطين لا تستطيع النزول بالقرآن.

#### التفصيل:

#### أولا. ضلال المشركين وجهلهم:

هذه المقولة تدل على تعنّت المشركين وإلحادهم وتناقضهم واختلافهم فيها يصفون به القرآن، وحيرتهم فيه وضلالهم عنه، فتارة يجعلونه سحرًا، كما قال الله وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنْبًا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِم لَقَالَ ٱلَّذِينَ

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (الأنبياء/ ٥، الـصافات/ ٣٦، الحاقة/ ٤١، ٤١، الطور/ ٣٠).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النجم/ ٢: ٤، الحاقة. ٤١ كا، التكوير/ ١٩: ٤٠، الفرقان/ ٩، التكوير/ ١٩: ٢، ٢٥، الإسراء/ ٤٨).

كَفَرُواْ إِنْ هَلْذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ ﴾ (الانعام)، وقال ﷺ:
﴿ وَقَالُواْ إِنْ هَلْذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ ﴾ (الـصانات)، وقال أيضًا: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَئُنَا بَيِنَتِ قَالَ الدِّينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَيْضًا: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَئُنَا بَيِنَتِ قَالَ الدِّينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَيْضًا عَلَيْهِمْ مَايَئُنَا بَيْنَتِ قَالَ الدِّينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِ لَمُ الطَّا عَمَا عَمْ هَلْدَا سِحْرٌ مُبِينُ ﴿ ﴾ (الاحقاف) وكذلك قول عالى: ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِعْرٌ مُؤْتُرُ ﴿ اللَّهِ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللللللللّ

وتارة يجعلونه شعرًا، كما قال على: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ لَنَّ الْمَنُونِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ لَنَّ الْمَنُونِ ﴿ الطور)، وقال تعالى: ﴿ بَلُ قَالُوا الصَّغَنَ أَحْلَيمِ بَلِ الْفَرَيْلُهُ بَلَ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (الانبياء: ٥)، وقال أيضًا: ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِنًا لَتَارِكُوا عَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجَنُونِ ﴿ إِلَا الصَافات).

وتارة يجعلونه أضغاث أحلام كما في آية سورة الأنبياء السابقة.

وتارة يجعلون مفترى، كما قال ﷺ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ الْفَرْرَاهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وهكذا يتخبطون في وصف القرآن مما يدل على ضلالهم وافترائهم فيضربون له الأمثال ولا يستطيعون سبيلًا؛ ولذا قال على الرد عليهم مبينًا جهلهم وتخبطهم وضلالهم: ﴿ انظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُوا فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ( الإسراء).

# ثانيًا. القرآن كلام الله أوحاه إلى رسوله ﷺ:

من ردِّ القرآن عليهم أن بيَّن أن هذا القرآن هو تنزيل رب العالمين، يبلِّغه رسول كريم، وليس بقول شيطان رجيم ولا شاعر ولا كاهن كما يـدعون، وإنما هـو من وحى الله وكلامه، يبلغه جبريل الطَيِّل لمحمد النبي ﷺ

الذي يبلغ عن الله ﷺ قال ﷺ: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا نُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَّ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَا نَذَكَّرُونَ ﴿ أَنَّ نَنزِيلًّ مِن رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَنَّ ﴾ (الحانة).

# ثَّالثًا. لو تقوَّل النبي ﷺ القرآن على الله ﷺ لعاجله بالعقوبة:

والمعنى: لو تقوّل علينا محمد و كما يزعمون مفتريًا علينا فزاد في الرسالة أو نقص منها، أو قال شيئًا من عنده فنسبه إلينا وليس كذلك ولعاجلناه بالعقوبة، وما يقْدِر أحد منكم أن يحجز بيننا وبينه إذا أردنا به شيئًا من ذلك، فعدم إهلاكه و التراه على أنه لم يتقوّل على الله شيئًا، وبهذا يتبين أنه لو افتراه على الله و تقوّله عليه لما أقرّه على ذلك، فدل على أنه صادق بارٌّ راشد؛ لأن الله على مقرر له ما يبلغه عنه، ومؤيد له بالمعجزات الباهرات والدلائل القاطعات، فيا أتى به محمد ليس شعرًا ولا سحرًا، ولا كهانة ولا أضغاث أحلام، وإنها هو تنزيل من رب العالمين.

# رابعًا. الشياطين لا تستطيع النزول بالقرآن:

وأما فِرْيتهم التي زعموا من أن الشياطين قد تنزَّلت بهذا القرآن الذي جاء به محمد ﷺ فها أوهاها من فرية، وما أسخفه من افتراء، وقد ذكر ﷺ أنه يمتنع على الشياطين ذلك من عدة وجوه:

أنه ما ينبغي لهم، أي: ليس هو من بغيتهم ولا
 من طلبتهم؛ لأن من سجاياهم الفساد وإضلال العباد،

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

وهذا فيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهو نور وهدى وهدى وبرهان عظيم، فبينه وبين الشياطين منافاة عظيمة؛ ولذا قال على: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ ﴾ (الشعراء: ٢١١).

أنه لو انبغى لهم ذلك ما استطاعوه، قال الله المؤلفة المؤل

﴿ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (الشعراء: ٢١١).

وهذا خير ردِّ على قولهم في النبي ﷺ: إنه كاهن، وزعمهم أن الذي يأتيه شيطان، وكلام الكهان في مزاعمهم من إلقاء الجن والشياطين إليهم، وإنها هو خواطر نفوسهم ينسبونها إلى شياطينهم المزعومة، فنفى القرآن أن يكون من ذلك القبيل، فالكُهّان لا يجيش في نفوسهم كلام مثل القرآن، وما كان لشياطين الكهان أن يفيضوا على نفوس أوليائهم مثل هذا القرآن، فالكهانة هي كذب الكهان وتمويههم، وأخبار الكهان كلها

أقاصيص وسعها الناقلون.

#### الخلاصة:

- هذه المقالة تدل على ضلال المشركين وصلفهم
   وكبرهم عن اتباع الحق؛ فالقرآن كلام الله أوحاه إلى
   نبيه وليس هو بالشعر ولا بالكهائة ولم يُعرف عن
   نبيهم مثل ذلك قبل بعثته.
- لو تقول النبي ﷺ القرآن الكريم على الله تعالى لعاجله بالعقوبة ولا يستطيع أحد أن يرفعها عنه، وعدم إهلاكه دليل على أنه ﷺ لم يتقوله ودليل على إقرار الله ﷺ له.
- لا تستطيع السياطين النزول بالقرآن؛ لأن
   ما جاء في القرآن لا يتناسب مع طبيعتهم التي تتسم
   بالفساد والشرور والقرآن نور وهدى ورحمة، كما أنهم
   عُزلوا عن التسمع في السهاء أثناء نزول القرآن.

#### SAGERE REAL

# الشبهة الثالثة والعشرون

دعوى أن القرآن افتراه محمدٌ ﷺ من عند نفسه ઋ

#### مضمون الشبهة :

ادَّعى المشركون أن القرآن من تأليف محمد ﷺ، افتراه ونسبه إلى الله ﷺ وما هو من عند الله، قال تعالى:

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (هود/ ١٣، يونس/ ١٥، ٣٨، ســبأ/ ٤٣، الفرقـــان/ ٤، الطـــور/ ٣٣، المـــدثر/ ٢٥، الأنبياء/ ٥، السجدة/ ٣).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢٣، هود/ ١٦، ١٤، القسصص/ ٤٩، الإسراء/ ٨٨، يسونس/ ١٦،١٥، ٣٧، ٣٨، الحاقة/ ٤٣: ٤٤).

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ أَإِنْ هَنذَآ إِلَّا إِفَكَ ٱفْتَرَنهُ وَأَعَانهُ عَلَيْهِ قَوْمُ مَا اللَّهِ عَالَمُ وَرُولاً ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا يَتِنتُ قَالُواْ مَا هَذَآ إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآ وَكُمْ وَقَالُواْ مَا هَذَآ إِلَّا وَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآ وَكُمْ وَقَالُواْ مَا هَذَآ إِلَّا إِنْكُ مُولَا لِلْحَقِ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ إِلَّا إِنْكُ مُؤْلًا لِلْحَقِ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كَفُرُواْ لِلْحَقِ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَا إِلَّا إِنْكُ مُؤْلًا لِلْحَقِ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَا إِلَّا لِينَا كَفُرُواْ لِلْحَقِ لَمَا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَا إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَالَعُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ ع

#### وجوه إبطال الشبهة:

- أمّيَّة رسول الله ﷺ قبل أن يُنزَّل عليه القرآن
   وبعد تدلل على أن القرآن وحي من عند الله ﷺ.
- ٢) المشركون لا يستندون إلى برهان في دعواهم،
   إنها يتبعون الظن.
- ٣) عجز المشركين أمام تحدي القرآن لهم أن يأتوا
   بمثله أو بعشر سور مثله أو بسورة واحدة من مثله أثبت بطلان دعواهم.
- ٤) لو تقول محمد الله القرآن من عنده لعاجله الله بالعقوبة.

#### التفصيل:

# أولا. أميّة النبي ﷺ . قبل نزول القرآن وبعد نزوله . تدلل على أنه وحي من الله :

لقد أفحم القرآن الكريم المشركين وألجمهم بالحجة الناطقة بين أيديهم؛ إذ رد عليهم دعواهم أن القرآن من تأليف محمد وردًا ألزمهم فيه الحجة، وقدم لهم البرهان الساطع على أن القرآن من عند الله تعالى وحده، وأن محمدًا والمحمد عنه وي علمه ولغته، وأقام الحجة البالغة عليهم في كون القرآن وحيًا من عند الله، وذلك في عليهم في كون القرآن وحيًا من عند الله، وذلك في

معرض تفنيد ما اقترحه المشركون على الرسول ﷺ وما طالبوه به من الإتيان بقرآن آخر، أو تبديل هذا القرآن الذي معه.

ومعنى ﴿ غَيْرِ هَنداً ﴾ مخالف، والمراد: المخالفة للقرآن كله بالإعراض عنه وابتداء كتاب آخر بأساليب أخرى، كمثل كتب الفرس وملاحمهم.

والمعنى أن يأتي بكلام غير الذي جاء به من قبل، لا يكون فيه ما يكرهونه ويغيظهم، والمراد بالتبديل: أن يعمد إلى القرآن الموجود فيغير الآيات المشتملة على عبارات ذم المشركين بمدحهم، وعبارات ذم أصنامهم بالثناء عليها، وعبارات البعث والنشر بضدها، وعبارات الوعيد لهم بعبارات بشارة (۱).

وعن مجاهد تسمية أناس ممن قال هذه المقالة وهم خسة: عبد الله بن أمية، والوليد بن المغيرة، ومكرز بن حفص، وعمرو بن عبد الله بن أبي قيس، والعاص ابن عامر، قالوا للنبي الله: ائت بقرآن ليس فيه ترك عبادة الأصنام، واللات والعزى ومناة وهبل، وليس فيه عسما(۲).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ج١١، ص١١٦.

٢. المرجع السابق، ص١١٨.

ويظهر في هذه الآيات أن نكتة حكاية هذا الاقتراح السخيف بأسلوب الإحبار عن قوم غائبين إفادة أمرين:

أحدهما: إظهار الإعراض عنهم كأنهم غير حاضرين لأنهم لا يستحقون الخطاب به من الله تعالى. ثانيهها: تلقينه ﷺ الجواب عنه بها تـرى مـن العبـارة البليغة التأثير، والمعنى: وإذا تتلى على أولئك القوم آياتنا المنزلة حالة كونها بارزة في أعلى معارض البيان، وأظهر مقدمات الـوحي والبرهـان: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَكَآءَنَا ﴾، وهم من تقدم ذكرهم: ﴿ أَثَتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هذا القرآن من عند الله، أوحاه إليه لينذرهم به وتحداهم بالإتيان بمثله أو بسورة من مثله فعجـزوا، وكـانوا في ريب من كونه وحيًا من الله لبشر مثلهم، وفي ريب مـن كونه من عند محمد ﷺ وهو لم يكن يفوقهم في الفصاحة والبلاغة ولا في شيء من العلم، بـل كـانوا يرونـه دون كبار فصحائهم من بلغاء الـشعراء ومـصاقع الخطبـاء، فأرادوا أن يمتحنوه بمطالبته بالإتيان بقرآن غيره في جملة ما بلغهم من سوره في أسلوبها ونظمها ودعوتها،

أو بالتصرف فيه بالتغيير والتبديل لما يكرهونه منه كتحقير آلهتهم وتكفير آبائهم؛ حتى إذا فعل هذا أو ذاك كانت دعواه أنه كلام الله أوحاه إليه منقوضة من أساسها، وكان قصارى أمره أنه امتاز عليهم بهذا النوع من البيان بقوة نفسية فيه كانت خفية عنهم، كأسباب السحر لا بوحي الله إليه، وهو ما يزعمه بعض الإفرنج ومقلدتهم في عصرنا(۱).

ولما كان لاقتراحهم معنى صريح، وهو الإتيان بقرآن آخر أو تبديل آياته، ومعنى التزامي كنائي وهو: أنه غير منزل من عند الله، وأن الذي جاء به غير مرسل من الله، كان الجواب عن قولهم جوابين:

أحدهما: ما لقَّنه الله بقوله: ﴿ قُلَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَنَ اللهِ بَقُولُ لِيَ أَنَّ أَبُكِلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيّ ﴾ (يونس: ١٥)، وهو جواب عن صريح اقتراحهم.

وثانيهما: ما لقَّنه بقوله: ﴿ قُل لَّوْ شَآءَٱللَّهُ مَا تَلَوَّنُهُ، عَلَيْكُمُ مَا تَلَوَّنُهُ، عَلَيْكُمُ مَا تَلَوْنُهُ، عَلَيْكُمُ مَا وَسَاءَ اللهُ مَا تَلَوْنُهُ، عَلَيْكُمُ مَا وَسَاءً اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مُا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مُلْكُونُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّ

وقد جاء الجواب عن اقتراحهم كلامًا جامعًا قضاءً لحق الإيجاز البديع، وتعويلًا على أن السؤال يبيِّن المراد من الجواب، فأحسوا بامتناع تبديل القرآن من جهة الرسول وهذا جواب كاف؛ لأن التبديل يشمل الإتيان بغيره وتبديل بعض تراكيبه، على أنه إذا كان التبديل ـ الذي هو تغيير كلات منه وأغراض ـ متنعًا، كان إبطال جميعه والإتيان بغيره أجدر بالامتناع.

وقد جاء الجواب بأبلغ صيغ النفي: ﴿ مَا يَكُونُ لِيَ

ا. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١١، ص٣١٩.

أَنَّ أُبُدِّلُهُ ﴾، أي: ما يكون التبديل مِلكًا بيدي.

ومعنى ﴿ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِي ﴾، أي: من جهة نفسي، وجملة: ﴿ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ تعليلٌ لجملة ﴿ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَبُكِلَهُ ﴾، أي: ما أتبع إلا الوحي وليس لي تصرف بتغيير، واتباع الوحي: تبليغ الحاصل به، وهو الموصى به.

وجملة: ﴿ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَقِي ﴾ في موضع تعليل لجملة: ﴿ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى الْكَ ﴾، أي: إن عصيت ربي بالإيتان بقرآن آخر غير هذا، بمعنى: إبطال هذا القرآن وتعويضه بغيره، أو تبديله، بمعنى: تغيير معاني وحقائق ما اشتمل عليه ممتنع، ولذلك لم يُلقن الرسول ﷺ أن يقول هنا: إلا ما شاء، الله أو نحو ذلك (١).

والمقصود: أي قل لهم أيها الرسول: إنه ليس من شأني ولا مما تتيحه لي رسالتي أن أبدله من تلقاء نفسي، أي بمحض رأيي واجتهادي، فها أتبع فيه إلا تبليغ ما يوحى إليَّ والاهتداء به، فإن بدّل الله تعالى منه شيئًا بنسخه بلَّغتُه عنه، وما عليّ إلا البلاغ المحض، إني أخاف إن عصيت ربي أي عصيان كان، عذاب يوم عظيم الشأن وهو يوم القيامة، فكيف إذا عصيته بتبديل كلامه اتباعًا لاهوائكم؟! وهو جواب عن الشق الشاني من اقتراحهم (٢).

ثم لقنه الجواب عن الشق الأول مفـصولًا لأهميتــه

ري بحران كورن ٣. المرجع السابق، ص ٣٢ بتصرف.

بقوله: ﴿ قُل لَّوْ شَاءَاللَّهُ مَا تَـلَوْتُهُ، عَلَيْكُمْ ﴾، أي: لو شاء الله تعالى ألا أتلـو علـيكم هـذا القـرآن مـا تلوتـه عليكم، فإنها أتلوه بأمره؛ تنفيذًا لمشيئته، ﴿ وَلَا أَذُرَكُمُ بِهِ، أي: ولو شاء الله أن لا يـدريكم ويعلمكـم بــه بإرسالي إليكم لما أرسلني ولما أدراكم به، ولكنه شاء أن يَمُنَّ عليكم بهذا العلم الأعلى لتدروه؛ فتهتدوا بـه، كما قال تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَاۤ أَنزَلَ إِلَيْكُ ۖ أَنزَلَهُ, بِعِـلْمِـهِ، ﴾ (النساء:١٦١)، وقال: ﴿ وَلَقَدُ جِثْنَهُم بِكِنْبِ فَصَّلْنَهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدُى وَرَحْتَ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (الْ) ﴾ (الأعراف)، فهو قد أنزله عالمًا بأن فيه كل ما يحتاجون إليه من الهداية وأسباب السعادة، وأمرني بتبليغه إليكم ولم يكن لي علم بشيء من ذلك قبله، ﴿ فَقَكُدُ لِبَثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ عَهِ، أي: فقد مكثت فيها بين ظهرانيكم عمرًا طويلًا من قبله \_ وهو أربعون سنة \_ لم أتل عليكم فيــه سـورة مـن مثلـه، ولا آيـة تـشبه آياتـه؛ لا في العلـم والعرفان، ولا في البلاغة وروعة البيان ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ أن من عاش أربعين سنة لم يقرأ فيها كتابًا، ولم يُلقَّن من أحد علمًا، ولم يتقلد دينًا، ولم يعـرف تشريعًا، ولم يهارس البيان في أفانين الكلام من شعر ونثر، ولا خطابة وفخر ولا علم وحكم ـ لا يمكنــه أن يأتي من تلقاء نفسه بمثل هذا القرآن المعجز لكم؛ بل هو يعجز جميع الخلق حتى الدارسين لكتب الأديان والحكمة والتاريخ أن يأتوا بمثله، فكيف تقترحون عليَّ إذًا أن آتى بقرآن غيره (٣) ؟

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ج١١، ص١١٧: ١١٩ بتصرف.

تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱۱، ص۳۱۹.

وهذه حجة عقلية شاهدة على بطلان شبهتهم الداحضة، التي بنوا عليها مطالبة محمد والتي بقرآن غير هذا القرآن، وقد ظهر لعلماء هذا العصر ما أيد دلالتها العلمية، فإنهم بها حذقوا من علم النفس وأخلاق البشر وطباعهم، وما عرفوا من درجات استعدادهم العلمي والعقلي باستقراء تاريخهم، قد حققوا أن استعداد الإنسان العقلي للعلوم، واستعداده النفسي للنهوض بالأعمال القومية أو العالمية يظهر كل من الاستعدادين فيه من أوائل نشأته، ويكون في منتهى القوة والظهور بالفعل عند استكمال نموه في العقدين الشاني والثالث من عمره، فإذا بلغ الخامسة والثلاثين ولم يظهر نبوغه في علم من العلوم التي سبق اشتغاله بها، ولا النهوض بعمل من الأعمال العامة التي كان استشرف لها، فإن من جديدًا، ويكون فيه ناجحًا نابعًا.

وقد جاء القرآن مشتملًا على تمحيص الحقائق في جميع العلوم والمعارف الدينية والتشريعية التي يتوقف عليها صلاح جميع البشر، وأن الرسول الشيال الذي أنزله الله عليه قام بتنفيذ هذا الإصلاح بها غيَّر وجه الأرض، وقلب أحوال أكثر أممها إلى خير منها، وأن ذلك كله بعد أربعين سنة قضاها في الأمية، فهذا العلم الجديد الذي أيَّد حجة القرآن العقلية في هذا العصر له في علوم القرآن نظائر (۱).

وفي هذا الجواب استدلال على أنه مرسل من الله تعالى، وأنه لم يختلق القرآن من عنده بدليل يتضمن عدة أدلة، وقد نظم فيه الدليل بانتفاء نقيض المطلوب على

إثبات المطلوب، إذ قوله: ﴿ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوتُهُ ﴾ تقديره: لو شاء الله ألّا أتلوه عليكم ما تلوته، فإن فعل المشيئة يكثر حذف مفعوله في جملة الشرط لدلالة الجزاء عليه، وإنها بني الاستدلال على عدم مشيئة الله نفي تلاوته؛ لأن ذلك مدَّعي الكفار لزعمهم أنه ليس من عند الله، فكان الاستدلال إبطالًا لدعواهم ابتداء، وإثباتًا لدعواه مآلًا، وهذا الجمع بين الأمرين من بديع وإثباتًا لدعواه مآلًا، وهذا الجمع بين الأمرين من بديع الاستدلال، أي: لو شاء الله ألا آتيكم بهذا القرآن لما أرسلني به، ولبقيت على الحالة التي كنت عليها من أول عمرى.

والدليل الثاني مطوي: هو مقتضي جواب (لو) فإن جواب (لو) يقتضي استدراكا مطردًا في المعنى بأن يثبت نقيض الجواب، فقد يستغنى عن ذكره وقد يذكر... فتقديره هنا: لو شاء الله ما تلوته لكنني تلوته عليكم، وتلاوته هي دليل الرسالة؛ لأن تلاوته تتضمن إعجازه علميًا؛ إذ جاء به من لم يكن من أهل العلم والحكمة، وإعجازًا بلاغيًّا؛ إذ جاء كلامًا أعجز أهل اللغة كلهم مع تضافرهم في بلاغتهم وتفاوت مراتبهم، وليس من شأن أحد من الخلق أن يكون فائقًا على جميعهم، ولا من شأن كلامه أن لا يستطيع مثله أحد منهم.

ولذلك فُرِّعت على الاستدلال جملةُ: ﴿ فَقَدَدُ لَهِ مُتَّا فِي فَقَدُ لَهِ مُتَّا فِي فَعَدُ لَهِ مُتَّا فِي فَعَدُمُونَ الله فَي فَعَدُمُونَ الله فَي الله المعروفة بينهم وهي حال الأمية، أي: قد كنت بين ظهرانيكم مدة طويلة، وهي أربعون سنة تشاهدون أطوار نشأتي فلا ترون فيها حالة تشبه حالة العظمة والكهال المتناهي الذي صار إليه لما أوحى الله إليه بالرسالة، ولا بلاغة قول واشتهارًا بمقاولة أهل

١. المرجع السابق، ص٣٢١، ٣٢٢ بتصرف.

البلاغة والخطابة والشعر تشبه بلاغة القول الذي نطق به عن وحي القرآن... فدل الحال الأخير على أنه رباني محض، وإن هذا الكلام موحى إليه من عند الله ليس له بذاته عمل فيه... فهذا بيان انتظام هذا الدليل من هذه الآية.

وقد آل الدليل بهذا الوجه إلى الاستدلال عليهم بمعجزة القرآن والأمية... ولكلمة ﴿ تَلَوْتُهُ ﴾ هنا من الواقع ما ليس لغيرها لأنها تتضمن تاليًا كلامًا، ومتلوًّا، وباعثًا بذلك المتلو.

فبالأول تشير إلى معجزة المقدرة على تلاوة الكتاب

مع تحقق الأمية؛ لأن أسلوب الكتب الدينية غير الأسلوب الذي عرفه العرب من شعرائهم وخطبائهم. وبالثاني تشير إلى القرآن الذي هو معجزة دالة على صدق الآتي به؛ لما فيه من الحقائق والإرشاد الديني، الذي هو من شأن أنبياء الأديان وعلمائها، كما قال الله وَمَا كُنتَ نَتْلُوا مِن قَبْلِهِ، مِن كِنْبٍ وَلَا تَخُطُّهُ. بِيمِينِكُ

وبالثالث تشير إلى أنه كلام من عند الله تعالى، فانتظمت بهذا الاستدلال دلالة صدق النبي ﷺ في رسالته عن الله ﷺ.

إِذَا لَآرْمَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ ﴿ العنكبوت ).

فلما أقام الحجة عليهم بأن ذلك من عند الله، وأنه ما يكون له أن يأتي به من تلقاء نفسه فُرع عليه: أن المفتري على الله كذبًا، والمكذبين بآياته كلاهما أظلم الناس لا أحد أظلم منهما، وذلك من مجاراة الخصم ليعشر، يخيل إليه من الكلام أنه إنصاف بينهما، فإذا حصحص المعنى وُجد انصبابه على الخصم وحده، قال فَهُ : ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَنَ الْمَالُمُ عَلَى اللّهِ صَلَى الْمَالُمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللل

لَا يُقَلِحُ ٱلمُجَرِمُونَ اللهُ اللهُ المُحَدِرِمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وهذه تتمة الرد على اقتراح المشركين؛ فقد ردَّالقـرآن عليهم:

أولًا: ببيان حقيقة الأمر الواقع، وهو أن تبديل القرآن ليس من شأن الرسول الشي في نفسه، ولا مما أذن الله له به، بل يعاقبه عليه أشد العقاب في الآخرة إن فرض وقوعه؛ لأنه كلامه الخاص به.

وثانيًا: بإقامة الحجة العقلية على أنه كلام الله وحده وأنه ليس في استطاعته الإتيان بمثله، ثم عزَّز هاتين الحجتين بثالثة أدبية، وهي: أن شر أنواع الظلم في البشر شيئان:

أحدهما: افتراء الكذب على الله، وهـو مـا اقترحـوه عليه بجحودهم.

والآخر: التكذيب بآيات الله، وهو ما اجترحوه بإجرامهم، وقد بيَّن هذا بصيغة الاستفهام الإنكاري، أي: لا أحد أظلم عند الله وأجدر بغضبه وعقابه من هذين الفريقين من الظالمين، وإني أنعي عليكم الثاني منها فكيف أرضى لنفسي بالأول وهو شر منه؟ وأي فائدة لي من هذا الإجرام العظيم وأنا أريد الإصلاح وأدعو إليه، وأحتمل المشاق في سبيله، وأعلم أنه ﴿ لا يَفُورُونَ بمطلوبهم الذي يتوسلون إليه بالكذب والزور (٢).

ثم يقدِّم القرآن دليلًا ظاهرًا ومحسوسًا لهؤلاء

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ج١١، ص ١٢٠: ١٢٣ بتصرف.

<sup>-</sup>۲. تفسیر المنداد، محصد دشسید دضسا، مرجع سسابق، ج۱۱، ص ۳۲۲، ۳۲۲.

المشركين وهو أن رسول الله على قد عاش بينهم أميًّا، لا يقرأ ولا يكتب ولا يخطّ سطرًا واحدًا بيده، فكيف يكون قد تعلم هذا من كتب قبله؟ وهذا من أوضح الأدلة على أن القرآن من عند الله، قال على : ﴿ وَمَا كُنتَ لَتُلُوا مِن قَبْلِهِ، مِن كِئْبِ وَلَا تَخُطُّهُ، بِيمِينِكَ إِذَا لَآرَتَابَ المُبْطِلُونَ فَي الله عَلَى أَيْدَ الله عَلَى أَن القرآن من عند الله على أن القرآن من عند الله على أن القرآن من عند الله عَلَمُهُ أَن بِيمِينِكَ إِذَا لَآرَتَابَ المُبْطِلُونَ فَي الله عَلَى الله عَلَى الله الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُونَ الله الطّليمُونَ اللهُ اللهُ الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُونَ اللهُ الطّليمُ اللهُ اللهُ الطّليمُ اللهُ اله

والمعنى: لقد لبثت يا محمد في قومك من قبل أن ينزل عليك هذا القرآن عمرًا لا تقرأ كتابًا ولا تحسن الكتابة، بل كل أحد من قومك وغيرهم يعرف أنك رجل أمّي لا تقرأ ولا تكتب، وهذه صفة النبي في الكتب المتقدمة، كما قال في : ﴿ الّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرّسُولَ النّبِي أَلْأَمِحَ ﴾ (الأعراف: ١٥٧)، وهكذا كان رسول الله في دائمًا إلى يوم الدين لا يُحسن الكتابة ولا يخط سطرًا ولا حرفًا بيدٍ، بل كان له كُتَّاب يكتبون بين يديه الوحي والرسائل إلى الأقاليم.

وهكذا يتتبع القرآن الكريم مواضع شبهاتهم حتى الساذج الطفولي منها، فرسول الله على عاش بينهم مدة طويلة من حياته، لا يقرأ ولا يكتب، ثم جاءهم بهذا الكتاب العجيب الذي يُعجز القارئين الكاتبين، ولربها كانت لهم شبهة لو أنه كان من قبل قارئًا كاتبًا، فها شبهتهم وهذا ماضيه بينهم؟

وحتى على فرض أن رسول الله وحتى على فرض أن رسول الله وحتى على فرض أن يشهد بذاته على أنه ليس من صنع البشر، فهو أكبر جدًّا من طاقة البشر ومعرفة البشر، وآفاق البشر، والحق الذي فيه ذو طبيعة

مطلقة كالحق الذي في هذا الكون، وكل وقفة أمام نصوصه توحي للقلب بأن وراءه قوة، وبأن في عباراته سلطانًا، لا يصدران عن بشر (١).

وهذا استدلال بصفة الأمية المعروف بها رسول الله على، ودلالتها على أنه موحى إليه من الله أعظم دلالة، وقد ورد الاستدلال بها في القرآن الكريم في مواضع كقوله تعالى: ﴿ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئنَبُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ (الشورى: ٥١)، وقوله تعالى: ﴿ فَقَدُ لَيِثَتُ فِي الْمِيمَانُ ﴾ (الشورى: ٥١)، وقوله تعالى: ﴿ فَقَدُ لَيِثَتُ فِي صُدُورِ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَبَعَثُمُ عُمُرًا مِن قَبَلِهِ ﴾ (بونس: ١٦) (٢). وقوله عَلى: ﴿ فَمَا الْعِلْمَ وَمَا يَبَعْدَ لَهُ الطَّلِهُ وَمَا يَجْمَدُ رِ ٱلَذِينَ أَوْتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجْمَدُ رِ ٱلَذِينَ أَوْتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجْمَدُ رُبُونَا الْعِلْمُونَ النَّابِ (العنكبوت).

فهو دلائل واضحة في صدور الذين وهبهم الله العلم، لا لبس فيها ولا غموض، ولا شبهة فيها ولا ارتياب، دلائل يجدونها بينة في صدورهم، تطمئن إليها قلوبهم فلا تطلب عليها دليلًا وهي الدليل، والعلم الذي يستحق هذا الاسم، هو الذي تجده الصدور في قرارتها، مستقرًا فيها، منبعثا منها، يكشف لها الطريق ويصلها بالخيط الواصل هناك ﴿ وَمَا يَجُحَدُ بِعَاينَتِنَا وَيَصلها بالخيط الواصل هناك ﴿ وَمَا يَجُحَدُ بِعَاينَتِنا وَتقويم الأمور، والذين يتجاوزون الحق والصراط وتقويم الأمور، والذين يتجاوزون الحق والصراط المستقيم (٣) .

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص٢٧٤.

۲. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج۱۰،
 ج۲۱، ص۱۰.

٣. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص٢٧٤.

<sup>®</sup> في "أمية النبي ﷺ" طالع: الوجه الثاني، من الشبهة التاسعة، من الجزء السادس (العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد).

# ثانيًا. المشركون لا يستندون إلى برهان في دعواهم:

فبعدما أقام البرهان على أن القرآن من عند الله وأن محمدًا على البرهان على أن القرآن من عند الله وأن محمدًا على \_عاجز كغيره \_عن الإتيان بمثله في هدايته وفي علمه ولغته... بيَّن حالهم في اتباع أكثرهم لأدنى الظن وأضعفه في عقائدهم وتكذيبهم، ثم عاد إلى تفنيد رأيهم الأفين في الطعن على القرآن بمقتضى الظن الضعيف من الأكثرين، والجحود العنادي من الأقلين كالزعهاء والمستكبرين (۱).

وذلك بعدما انتهى من إبطال تعجب المشركين من الإيجاء بالقرآن إلى النبي على وتبيين عدم اهتدائهم إلى البينات الدالة على أنه من عند الله، وكيف لم ينظروا في أحوال الرسول السالة على أن ما جاء به وحي من الله، وكيف سألوه مع ذلك أن يأتي بقرآن غيره أو يبدله بها يوافق أهواءهم. لا جرم عاد الكلام إلى قولهم في القرآن بإبطال رأيهم الذي هو من الظن

الباطل أيضًا بقياسهم أحوال النبوة والوحي بمقياس عاداتهم... فقارعتهم الآية بذكر صفات القرآن في ذاته الدالة على أنه حق من الله وتحدتهم بالإعجاز عن الإتيان بمثله.

فبين الله أنهم يتبعون الظن في شئون النبوة وكذا الشئون الإلهية، قال الله وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرَءَانُ أَن يُفَرَىٰ الشئون الإلهية، قال الله الله الكلام مسوق للتحدي مِن دُونِ الله في القرآن، وهي مفيدة المبالغة في نفي أن يكون مفترى من غير الله، أي منسوبًا إلى الله كذبًا وهو آتٍ من غيره، أي وجوده منافي لافترائه، فدلالة ذاته كافية في غيره، أي وجوده منافي لافترائه، فدلالة ذاته كافية في أنه غير مفترى، أي لو تأمل المتأمل الفطن تأملًا صادةً في سور القرآن لعلم أنه من عند الله، وأنه لا يجوز أذ يكون من وضع البشر (٢).

أي: وما كان هذا القرآن العظيم في علو شأنه المجلي له في أسلوبه ونظمه وعلومه العالية، وحكمت السامية، وتشريعه العادل، وآدابه المثلى، وتمحيص للحقائق الإلهية والاجتماعية، وإنبائه بالغيوب الماضي والآتية، وجعل المقصد من إصلاحه اتباع الهدى والحق، واجتناب الضلال باتباع الهوى، والاعتماد فيه على العلم الصحيح، ما كان وما صح ولا يعقل أيفتريه أحد على الله من دونه ويسنده إليه؛ إذ لا يقد غيره على عليه، فإن فرض أن بشرًا يستطيع الإتبا بمثله فلن يكون إلا بشرًا أرقى وأكمل من جميع الحكم والأنبياء، وكذا الملائكة، ومثله لن يفتري على الله، بقال أشد الكفار عنادًا وعداوة لمحمد الله وهو أبو جه قال أشد الكفار عنادًا وعداوة لمحمد الله وهو أبو جه

۱. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج۱۱، ص ٣٦٧.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج
 ۱۱، ص۱٦٧، ۱٦٨ بتصرف.

\_لعنه الله: إن محمدًا لم يكذب على بشر قط أفيكذب على الله تعالى؟

و كَنكِن تَصَديق الّذِي سبقه من الوحي لرسل الله ولكن كان تصديق الذي سبقه من الوحي لرسل الله تعالى بالإجمال؛ كنوح وإبراهيم وموسى وعيسى صلوات الله وسلامه عليهم \_ بدعوته إلى أصول دين الإسلام التي دعوا إليها، من الإيان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح، بعد أن نسي بعض ذلك بقايا أتباعهم وضلوا عن بعض، وشوهوه بالتقاليد المبتدعة عما لم يكن يعلمه محمد الأمي وشوهوه بالتقاليد المبتدعة عما لم يكن يعلمه محمد الأمي وشوهوه بالتقاليد المبتدعة عما لم يكن وفاقًا لما دعا إليه إبراهيم لأهل حرم الله، ولما بشر به موسى وعيسى والنبيون، ويجوز الجمع بين المعنيين.

وبعد أن يتحداهم القرآن أن يأتوا بسورة من مثله في قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِتْلِهِ ، وَأَدْعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴿ لِيونس ، يضرب السياق عن المضي في الجدل بعد هذا التحدي، ليقرر أنهم لا

يتبعون إلا الظن، فهم يحكمون على مالم يعلموه، والحكم يجب أن يسبقه العلم، وألا يعتمد على مجرد الهوى أو مجرد الظن، والذي حكموا عليه هنا هو الوحي بالقرآن وصدق ما فيه من الوعد والوعيد، لقد كذبوا بهذا وليس لديهم من علم يقوم عليه التكذيب، ولما يأتهم تأويله الواقعي بوقوعه: ﴿ بَلَ كُذَبُوا بِمَا لَرَّ عَيْمِطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَا يَأْمِهُم تَأْوِيلُهُ ﴾ (يونس: ٢٩).

شأنهم في هذا التكذيب شأن المكذبين قبلهم، الظالمين المشركين بربهم، فليتأمل المتأمل كيف كان مصير الأولين ليعرف حقيقة مصير الآخرين: ﴿ كَذَلِكَ كَذَبَ اللَّهِ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَنظُر كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ كَانَا اللَّهُ الطَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللهُ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ الطَّالِمِينَ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّه

والمعنى: أنهم سارعوا إلى التكذيب بالقرآن في بديهة السياع قبل أن يفقه وه ويعلموا كنه أمره، وقبل أن يتدبروه، وإنها يكون مشل هذا التكذيب عن مكابرة وعداوة لا عن اعتقاد كونه مكذوبًا، ثم إن عدم الإحاطة بعلمه متفاوت، فمنه عدم بحت وهو حال الدهماء، ومنه عدم في الجملة، وهو ما يكون بضرب من الشبهة والتردد، أو يكون مع رجحان صدقه ولكن لا يحيط بها يؤدي إليه التكذيب من شديد العقاب، ونظير هذه الآية في سورة النمل قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَكَذَبُمُ مَعْمَلُونَ ﴿ النمل).

وجملة: ﴿ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ معطوفة على الصلة، أي: كذبوا بها لما يأتهم تأويله، وهذا ارتقاء في وصفهم بقلة الأناة والتثبت، أي: لو انتظروا حتى يأتيهم تأويل

ا. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١١، ص٢٣٩٨ وما بعدها.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٧٩٤.

القرآن، أي ما يحتاج منه إلى التأويل بل هم صمموا على التكذيب قبل ظهور التأويل.

والتأويل المقصود في هـذه الآيـة يحتمـل أن يكـون به من العذاب، ولعل كليهما مراد، أي: لما يأتهم تأويل ما يدَّعون أنهم لم يفهموه من معاني القرآن لعدم اعتيادهم بمعرفة أمثالها؛ مثل حكمة التشريع، ووقوع البعث، وتفضيل ضعفاء المؤمنين على صناديد الكافرين، وتنزيل القرآن الكريم منجيًا، ونحو ذلك، فهم كانوا يعتبرون الأمور بم األفوه في المحسوسات، وكانوا يقيسون الغائب على الشاهد، فكذبوا بـذلك وأمثاله قبل أن يأتيهم تأويله، ولو آمنوا ولازموا النبي لعلموها واحدة بعد واحدة، وأيضًا لما يأتهم تأويل ما حسبوا عدم التعجيل به دليلًا على الكذب، كما قالوا: ﴿ اللَّهُمَّ إِن كَاتَ هَٰذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّكَاءِ أَوِ ٱفْتِنَا بِعَذَابٍ ٱلِيمِ اللهِ (الأنفال)، ظنًّا منهم أنهم إن استغضبوا الله عجَّل لهم بالعذاب، فظنوا تأخر حصول ذلك دليلًا على أن القرآن الكريم ليس حقًّا من عنده، وكذلك كانوا يسألون آيات من الخوارق؛ كقولهم: ﴿ لَن نُّؤْمِرَ ۖ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا اللهِ (الإسراء).

ولو سلَّموا ولازموا النبي الله لا يعبأ باقتراح الضلال، والمقصود بتشبيه تكذبيهم بتكذيب الذين من قبلهم من الأمم المكذبين رسلهم في قوله:

(الانعام: ١٤٨)، الَّذِينَ مِن قَبِّلِهِم (الانعام: ١٤٨)، أمور هي:

أن هذه عادة المعاندين؛ ليعلم المشركون أنهم

مماثلون للأمم التي كذبت فيعتبروا بذلك.

- التعريض بالنذارة لهم بحلول العذاب بهم، كما
   حل بأولئك الأمم التي عرف السامعون مصيرها
   وشاهدوا ديارها.
- تسلية النبي ﷺ بأنه ما لقي من قومه إلا مثل ما لقي الرسل السابقون من أقوامهم؛ ولذلك فرع على جملة التشبيه خطاب النبي ﷺ بقوله: ﴿ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ آَ ﴾ (يونس)؛ أي: عاقبة الأمم التي ظلمت بتكذيب الرسل كها كذَّب هؤلاء (١).

# ثالثًا. عجزهم أمام تحدي القرآن:

لقد تحدى القرآن الكريم هؤلاء المشركين المفترين في مزاعمهم وادعاءاتهم أن يأتوا بمثل هذا القرآن أو بعشر سور من مثله مفتريات، أو بسورة منه، قال الله المؤلف في المين المجتمعة الإنش والمجن على أن يأتوا بمثل هذا القراران لا يأتون بمثلهم ولو كات بعضهم ليغض ظهيرا الله الإسراء).

وقال ﷺ: ﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورِ مِثْلِهِ، مُفَتَرَيَتِ
وَادْعُواْ مَنِ السَّتَطَعْتُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ المُلْمُلْ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ ال

فإن عجزتم عن الإتيان بسورة من مثله تساوي سورة في هدايتها، وتضارعها في بلاغتها، وأنتم فرسان البلاغة، وعصركم أرقى عصور الفصاحة، وقد اشتهر كثير منكم بالسبق في هذا الميدان، ولم يكن محمد على منكم بالسبق في هذا الميدان، ولم يكن محمد

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ۱۱، ص١٧٢، ١٧٣ بتصرف.

يسابقكم من قبل في هذا الرهان؛ لأنه لم يوت هذا الاستعداد بنفسه ولم يتمرّن عليه أو يتكلفه لمباراة أهله، وقد كان أميًا، فعند ظهور عجزكم عن ذلك فاعلموا أن ما جاء به بعد أربعين سنة فأعجزكم بعد سبقكم لم يكن إلا بوحي إلهي وإمداد سهاوي، لم يسم عقله إلى علمه، ولا بيانه إلى أسلوبه ونظمه.

وقوله تعالى: ﴿ أَمَّ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُ ﴾ (يونس: ٣٨) انتقال من بيان كونه أجلَّ وأعلى من أن يفتري لعجز الخلق عن الإتيان بمثله، إلى حكاية زعم هؤلاء الجاهلين والمعاندين أن محمدًا افتراه، والاستفهام للإنكار والتعجب أو التمهيد به إلى الرد عليه بتحدي التعجيز وهـو: ﴿ قُلُّ فَأَنُّوا بِشُورَةٍ مِّثْلِهِ } (بونس: ٣٨) في أسـلوبه ونظمه وتأثيره وهدايته وعلمه، مفتراة في موضوعها، لا تلتزمون أن تكون حقًا في إخبارها: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكَةُ قُلْ فَأَنُّواْ بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُد مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ٢٠٠٠ ﴾ (يونس)، واطلبوا للمظاهرة لكم والإعانـة على ذلك من استطعتم دعاءهم من دون الله، فإن جميــع الخلق يعجزون عن ذلك مثلكم، فهذا مثل قوله تعالى: ﴿ قُل لَّهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلْذَا ٱلْقُرْمَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿ ﴿ ﴿ الإسراء ﴾ . وهذه الآية الكريمة في سورة الإسراء ، وقد نزلت قبل سورة يـونس: ﴿ إِن كُنُتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ في زعمكم أني افتريته...

ومن المعلوم بالبداهة أنه ما كان لعاقل مثله ﷺ أن يتحداهم هذا التحدي لـو لم يكـن عالمًا موقنًا بأنـه لا يستطيع الإنس والجن الإتيان بمثل هذا القرآن في جملته

ولا بسورة مثله، لا أفراد العلماء والبلغاء ولا جماعاتهم ولا بحلتهم إن فرض إمكان اجتماعهم وتعاونهم ومظاهرة بعضهم لبعض، فلو كان هو الذي ألّفه وأنشأه لمصلحة الناس برأيه \_ كما ارتأى بعض المعجبين بعقله وذكائه وعلو أفكاره من الفلاسفة المتقدمين، وعلماء الماديين المتأخرين \_ لكان عقله وذكاؤه وعلو فكره مانعات له من الجزم بعجز عقلاء الخلق من العوالم الظاهرة \_ الإنس \_ والخفية \_ الجن \_ عن الإتيان بسورة مثل ما أتى هو به، فإن كل عاقل متوسط الذكاء والفكر يعلم أن كل ما أمكنه من الأمر فهو يمكن لغيره، بل لا يأمن أن يوجد من هو أقدر عليه منه، فهذه آية بينة للعقل على أن النبي على كان موقنا بأنه من عند الله تعالى، وأنه هو كغيره لا يقدر على الإتيان بسورة مثله، وهي إحدى حجج الذين قالوا: إنه لا يُعقل أن

فإن قيل: إنه يمكن أن يعتقد عجز نفسه وغيره في حال كونه وحيًا من ربه.

قلنا: أولًا: إن دعوى الوحي النفسي باطلة بأدلة كثيرة . وثانيًا: إن عجز غيره ممن كانوا أفصح منه دليل عجزه بطريق الأولى (١٠).

<sup>®</sup> في "بطلان فكرة الوحي النفسي" طالع: الوجه السادس، من الشبهة العشرين، من الجزء السابع (الإيهان والتدين). والشبهة الثالثة، من الجزء الحادي عشر (سلامة القرآن الكريم).

ا. تفسير المناد، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١١، ص٣٦٨: ٣٧٠ بتصرف.

التي تثير النخوة وتهيج الغيرة مع عُلُوً كعبهم في البلاغة، ورسوخ أقدامهم في أساليبها وفنونها في عصر ارتقت فيه دولة الكلام ارتقاءً لم تعرف مثله الأيام، حتى كانوا يتبارون فيه ويتنافسون ويعقدون لذلك المجامع ويقيمون الأسواق، ويطيرون بأخبارها في الأفاق، ومع هذا لم يتصد منهم أحد للمعارضة، ولم ينهض بليغ منهم إلى المناهضة.

بل يتحداهم الحق الله أن يأتوا بكتاب من عند الله أهدى من القرآن أو التوراة، قال الله الله فَلُ فَأَتُوا المحدى من القرآن أو التوراة، قال الله في في أهدى منهما أنبَع أنبَع أنبَع أن كُنتُم صكيوتيك الله هو (النصص)، والمعنى: قل يا محمد لهؤلاء القائلين بأن الكتب المنزلة من عند الله سحر سواء قصدوا التوراة والقرآن، أو التوراة والإنجيل، أو الإنجيل والقرآن - قل لهم: ائتوا بكتاب من عند الله أحسن هداية منها ألزمه وأتبعه إن كنتم صادقين في وصفكم للكتب بأنها سحر وأن الحق في غيرها.

# رابعًا. جزاء المفتري المتقول على الله:

وهذه الآيات استدلال على أن القرآن مُنزَّل من عند الله على طريقة المذهب الكلامي، وهو استدلال با هو مقرر في الأذهان من أن الله واسع القدرة والعلم، فلا يقدر أحد على أن يقول عنه كلامًا لم يقله، فلو ادَّعَى محمد القرآن من عند نفسه لما أقررناه على ذلك

ولعجَّلنا بإهلاكه، فعدم هلاكه دال على أنه لم يتقوله، فإن "لو" تقتضي انتفاء مضمون شرطها لانتفاء مضمون جوابها فحصل من هذا الكلام غرضان مهان:

أحدهما: يعود إلى ما تقدم؛ أي: زيادة إبطال لمزاعم المشركين أن القرآن شعر أو كهانة إبطالًا جامعًا لإبطال النوعين؛ أي ويوضح مخالفة القرآن بهذين النوعين من الكلام أن الآتي به ينسبه إلى وحيى الله، وما علمتم شاعرًا ولا كاهنًا يزعم أن كلامه من عند الله.

ومعنى ﴿ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْمَدِينِ ﴿ الْأَخَذَنَاهُ بِقَوَةً ؛ أَلَيْمِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

وأما موقع تفريع قوله تعالى: ﴿ فَمَامِنكُمْ مِّنَّ لَحَدِعَنَّهُ

١. الجزور: الجمل.

حَنجِزِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ كلامًا فرض التقوّل من تأييسهم من أن يتقوّل على الله كلامًا لا يسوؤهم، ففي تلك الحالة من أحوال التقول في لأخَذَنَامِنهُ بِٱلْمَمِينِ رَافَ أُمُ لَقَطَعْنَا مِنْ مُ الْوَيِينَ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

"ذلك التهديد الرهيب لمن يفتري على الله في شأن العقيدة وهي الجد الذي لا هوادة فيه، يجيء لتقرير الاحتمال الواحد الذي لا احتمال غيره وهو صدق الرسول في وأمانته فيما أبلغه إليهم أو يبلغه، بشهادة أن الله لم يأخذه أخذًا شديدًا كما هو الشأن لو انحرف أقل انحراف عن أمانة التبليغ.... وأنه لو تقوّل بعض الأقاويل التي لم يوح إليه بها لأخذه الله فقتله على هذا النحو الذي وصفته الآيات ولما كان هذا لم يقع فهو لا بد صادق.

كما يشير التعبير في الآيات إلى جدية هذا الأمر الذي لا يحتمل تسامحًا ولا مجاملة لأحد كائنًا من كان، ولو كان هو محمد الكريم عند الله الأثير الحبيب"(٢).

#### الخلاصة:

- لقد عاش النبي ﷺ بين أظهرهم عمرًا طويلًا ولم
   يعرف إلا أنه رجل أمي، فمن أين جاء بهذا القرآن

المحكم في بلاغته وتـشريعاته وأحكامـه إلا أن يكـون وصيًا من الله تعالى؟!

- لو كان النبي ﷺ يقرأ كتابًا أو يكتب بنفسه لربها
   كان يسوغ ادعاؤهم بأن القرآن من عند محمد ﷺ، مع
   أن القرآن يدل بنفسه على كونه من عند الله تعالى فهو
   ليس في مقدور البشر ولا في طاقة البشر.
- لقد تحدًاهم القرآن الكريم أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور مثله، أو بسورة من مثله فعجزوا.
- المتقول على الله جزاؤه الهلاك، ولا يستطيع أحد
   أن يدفع عنه شيئًا حتى لو كان النبي ﷺ، مما يدل على
   إقرار الله تعالى له فيها بلَّغه عنه تعالى.

# AD DES

# الشبهة الرابعة والعشرون

# دعوى أن محمدًا ﷺ تعلَّم القرآن من رجل أعجمي (\*) ® مضمون الشبهة:

زعم المشركون أن محمدًا ﷺ أخذ القرآن الذي يتلوه من بشر، ويشيرون إلى غلام أعجمي رومي كان عبدًا بمكة لرجل من قريش، وكان رسول الله ﷺ يقف عليه يدعوه إلى الإسلام، فقالوا: إن محمدًا يتعلم منه، وكان هذا العبد يقول: إنها يقف عليّ يعلمني الإسلام، قال تعلى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ، بَشَرٌ ﴾ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ، بَشَرٌ ﴾ (النحل: ١٠٣).

<sup>இ في "تهافت القول بأخذ النبي القرآن عن غلام رومي" طالع: الوجه السادس، من الشبهة السابعة والثلاثين، من الجزء الحادي عشر (سلامة القرآن الكريم).</sup> 

التحريس والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مج١١، ج٢٩،
 س١٤٧: ١٤٧ بتصرف.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٣٦٨٩.

#### وجه إبطال الشبهة:

سبب الشبهة الافتراء ومنشؤها الجهل؛ إذ كيف يتعلم محمد الشيخ القرآن العربي الفصيح من غلام أعجمي؟!

هذه شبهة سببها الجهل والافتراء، وقد كنَّبهم

#### التفصيل:

# هل تعلُّم النبي ﷺ القرآن من صَبِيٌّ أعجميٌّ ؟ ﴿

الله في قولهم هذا، فقال الله عَلَى: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ، بَشَرٌّ لِسَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَٰذَا لِسَانُ عَرَبِ مُبِيثٌ ١٠٠٠ ﴿ (النحل). والمعنى: ألا تعلمون كذب ما تقولون، فإن لسان الذي تلحدون إليه؛ أي تميلون إليه بأنه يعلِّم محمدًا أعجمي؟ وذلك أنهم كانوا يزعمون أن الذي يعلم محمدًا هذا القرآن الكريم عبدٌ رومي كان يصنع السيوف بمكة قيل: إنه كان يختلف إليه يدعوه إلى الإسلام، وقد كشف القرآن هذا اللبس بأوضح كشف؟ إذ قال قولًا فصلًا دون طول جدال، قال ﷺ: ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَكِيٌّ وَهَٰذَا لِسَانُّ عَرَبِينُ مُبِينً ﴾، وهـذا خـير رد عـلى افـترائهم وزعمهم؛ إذ كيف يتعلم من جاء بهذا القرآن في فصاحته وبلاغته ومعانيه التامة الشاملة التي هي من أكمل معاني كل كتاب نزل على نبي أُرسل، كيف يتعلم من رجل أعجمي؟! لا يقول بهذا من له أدنى مسكة من عقل، وبخاصة أن هؤلاء المشركين كانوا أهل اللسان العربي، ورجالَ الفصاحة وقادةَ البلاغة والبيان، وقد عجزوا عن معارضة سورة من القرآن، فكيف

يتعلم محمد من هذا الغلام الأعجمي، وهكذا يكشف القرآن ذلك اللبس بأوضح كشف وبقول فصل دون جدال طويل، فكيف يعلِّمه هذا العبد وهو أعجمي لا يكاد يبين، وهذا القرآن فصيح عربي معجز!

وبعد هذا الجواب الحاسم عقّب القرآن على ذلك بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِنَايَتِ ٱللّهِ لَا يَهْدِيهُمُ ٱللّهُ وَلَهُمْ عَذَاجُ ٱلِيمُ اللّهِ وبالتصلب في التصدي لصرف الناس العداوة للنبي على وبالتصلب في التصدي لصرف الناس عنه، بحيث بلغوا من الكفر غاية ما وراءها غاية، فحقت عليهم كلمة الله أنهم لا يؤمنون ... (١)، وإن هولاء الذين لا يؤمنون هم الكاذبون حقًا الذين هؤمنُون على الله الكذب ﴿ إِنّهَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلّذِينَ لَا يُؤمِنُونَ بِثَايِئِ ٱللّهِ الكذب ﴿ إِنّهَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلّذِينَ لا يؤمنون ... (النحل). فرد عليهم بصيغة تقصرهم على الافتراء المتكرر المتجدد؛ إذ المضارع يدل على التجدد.

وقد ردّ الله عليهم في موضع آخر، فقال تعالى:

﴿ وَكَذَالِكَ نُصَرِفُ ٱلْآينَتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسَتَ وَلِنَابِيَنَهُ لِفَوْمِ

يَعْلَمُونَ ﴿ وَكَذَلِكَ نَصَرِفُ الْآينَامِ )، والمعنى: وكذلك نصر ف
الآيات على أنواع شتى ليهتدي بها المستعدون للإيهان
على اختلاف العقول والأفهام، وليقول هؤلاء
المشركون الجاحدون المعاندون: قد درست يا محمد
وتعلمت من قبل، وليس هذا بوحي منزل كها زعمت،
وقد قالوا مثل ذلك إفكا وزورًا، كها ورد آنفًا في سورة
النحل، ثم قال مَنْ الله الله الله الحسون الحسق فيتبعونه والباطل نوضحه لقوم يعلمون الحسق فيتبعونه والباطل

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٧، ص٢٨٨ وما بعدها.

فيجتنبونه، فلله الحكمة البالغة في إضلال هؤلاء وبيان الحق لهؤلاء... ثم يصدر الأمر العلوي للنبي الكريم، وقد صرف الله الآيات، فافترق الناس في مواجهتها فريقين.. يصدر الأمر للنبي الله أن يتبع ما أوحي إليه وأن يعرض عن المشركين، فيلا يحفلهم، ولا يحفل ما يقولون من قول متهافت، ولا يشغل باله بتكذيبهم وعنادهم ولجاجهم، فإنها سبيله أن يتبع ما أوحي إليه من ربه، فيصوغ حياته كلها على أساسه، ويصوغ نفوس أتباعه كذلك، ولا عليه من المشركين فإنها هو يتبع وحي الله الذي لا إله إلا هو، فهاذا عليه من العبيد؟! ﴿ أَيَّعَ مَا أُوحِي إليّكَ مِن رَبِّكَ لاَ إِلَكَهُ إِلاّ هُو العبيد؟! ﴿ أَيَّعَ مَا أُوحِي إليّكَ مِن رَبِّكَ لاَ إِلَكَهُ إِلاّ هُو وَاعْرِضَ عَنِ المُشْرِكِينَ (الأنعام)(١).

#### الخلاصة:

لقد حسم القرآن الأمر في جملتين كشف بها زيغ المشركين وضلالهم في اتباع أهوائهم، ورَّد بها الشبهة ودحضها، وهما:

- ﴿ لِسَاثُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ ﴾
   (النحل: ۱۰۳).
  - ﴿ وَهَنَذَا لِسَانُ عَسَرَفِتُ مَيْنِكُ ﴿ اللَّهَا ﴾ (النحل).

فكيف يتعلم النبي القرآن الكريم الذي أعجزكم جميعًا أيها البلغاء والفصحاء مع تعاونكم وتظاهركم ضده من رجل أعجمي، لا علاقة له بالفصاحة والبيان؟!

# 

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص١١٦٨.

#### الشبهة الخامسة والعشرون

# دعوى اليهود أنه يكفيهم الإيمان بما أنزل عليهم، ولا يضرهم الكفر بغيره (\*)

#### مضمون الشبهة :

يرفض اليهود وأمثالهم من أهل الكتاب الإيهان بها نُزَّل على محمد على متعلِّلين بأن الإيهان بها أنزل عليهم فيه الكفاية، وأنه لايلزمهم إلا الإيهان بكتابهم، ولا يضرهم الكفر بغيره قال على ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا بِمَآ أَنزِلَ اللهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْمَنَا وَيَكَفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ، ﴾ (البقرة: ٩١).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ادعاؤهم الإيهان بها أنزل عليهم هو باللسان فقط؛ لأنهم يخالفون ما تأمرهم به كتبهم.
- کتمان أهل الکتاب الحق، وکفرهم بها أنزل على
   محمد ران لما تنطق بـــه
- ٣) إنكار قتلهم الأنبياء مع حرمة ذلك في التوراة
   التي يدَّعون اتباعها.

#### التفصيل:

#### أولا. كذب اليهود ومخالفتهم لكتبهم:

يعتذر بعض اليهود في عصر التنزيل عن عدم الإيان بها جاء به محمد ري بأن ما عندهم من التوراة يكفيهم، وكذلك أمثالهم من أهل الكتاب، وهم لا

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ٩١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الـشبهة: (البقـرة/ ٩١، البقـرة/ ١٤٦، الأعراف/ ١٥٧، الأنعام/ ٢٠).

يقرُّون إلا بذلك، ويقولون: ﴿ نُوْمِنُ بِمَاۤ أُنزِلَ عَلَيْنَا ﴾ (البقرة: ٩١).

ولقد كانت حجة بني إسرائيل في إعراضهم عن الإسلام، وإبائهم الدخول فيه أن عندهم الكفاية من تعاليم أنبيائهم، وأنهم ماضون على شريعتهم ووصاياهم، فهنا يفضحهم القرآن ويكشف عن حقيقة موقفهم من أنبيائهم وشرائعهم ووصاياهم، ويثبت أنهم هُمْ هُمْ كلما واجهوا الحق الذي لا يخضع لأهوائهم.

ومحاولة إخضاع الهداة والشرائع للهوى الطارئ والنزوة المتقلبة ظاهرة تبدو كلما فسدت الفطرة، وانظمست فيها عدالة المنطق الإنساني ذاته. المنطق الذي يقتضي أن ترجع الشريعة إلى مصدر ثابت - غير المصدر الإنساني المتقلب - مصدر لا يميل مع الهوى، ولا تغلبه النزوة. وأن يرجع الناس إلى ذلك الميزان الثابت الذي لا يتأرجح مع الرضا والغضب، والصحة والمرض، والنزوة والهوى، لا أن يخضعوا الميزان

# ذاته للنزوة والهوى<sup>(١)</sup>!

وقد رد الله عليهم حجتهم هذه مُصرِّحًا بحقيقة أمرهم، وهي أنهم يدّعون هذا الإيهان بألسنتهم وويكُفُرُون بِمَا وَرَآءَهُم البقرة: ٩١) من مدلول ولازم لا ينفك عنه؛ كالبشارة برسول من بني إخوتهم؛ أي: ولد إسهاعيل العنه، وكون ما تثبت به نبوة محمد على بمساواته لما تثبت به نبوة موسى العنه يسلتزم وجوب اتباع محمد كل كها اتبع موسى العنه؛ لأن المدلول يتبع دليله في كل زمن وفي كل موضوع، فهم يكفرون بها وراء المنزل عليهم، وهو الحق الثابت في نفسه بالدليل والنقل، فالحُجة قائمة عليهم.

# ثانيًا. كتمان اليهود للحق حسدًا وجحودًا:

يبيِّن القرآن الكريم أن أهل الكتاب لا يؤمنون بالحق الذي نزل على الرسول محمد وسدًا من عند أنفسهم؛ إذ هم يعلمون أن ما أنزل على محمد وهم الفسهم؛ إذ هم يعلمون أن ما أنزل على محمد هم الحق الذي يجدونه في التوراة والإنجيل، قال الحق الذي يجدونه في التوراة والإنجيل، قال الحق الذي عَاتَيْنَكُمُ الْكِئنَبَ يَعْرِفُونَكُهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ وَلِنَ وَلَا يَعْنَى وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْنَاءَهُمُ وَلِنَا وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

ا. في ظـلال القـرآن، سيد قطـب، مرجـع سـابق، ج١، ص٨٨، ٨٩.

وبهذا يجبههم جبها شديدًا بها قالوا وما فعلوا؛ ويجردهم من كل حججهم ومعاذيرهم التي يسترون بها استكبارهم عن الحق، وأثرتهم البغيضة، وعزلتهم النافرة، وكراهتهم لأن ينال غيرهم الخير، وحسدهم أن يؤتي الله أحدًا من فضله جزاء موقفهم الجحودي المنكر من الإسلام ورسوله الكريم.

قال الله تعـالى:﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلَفٌ ۚ بَلِ لَّعَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ (البقرة). قالوا: إن قلوبنا مغلفة لا تنفذ إليها دعوة جديدة، ولا تستمع إلى داعية جديد! قالوها تيئيسًا لمحمد ﷺ وللمسلمين من دعوتهم إلى هذا الدين؛ أو تعليلًا لعدم استجابتهم لدعوة الرسول، ويقول الله تعالى ردًّا على قولتهم: ﴿ بَل لَّعَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾؛ أي: طردهم وأبعدهم عن الهدى بسبب كفرهم، فهم قد كفروا ابتداء فجازاهم الله على الكفر بالطرد وبالحيلولة بينهم وبين الانتفاع بالهـ دي، ﴿ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ اللَّ اللهِ اللهِ اللهِ على الله على الإيهان بسبب هذا الطرد الذي حق عليهم جزاء كفرهم السابق، وضلالهم القديم، أو أن هذه حالهم: أنهم كفروا، فقلما يقع منهم الإيمان، حالة لاصقة بهم يذكرها تقريرًا لحقيقتهم.. وكلا المعنيين يتفق مع المناسبة والموضوع.

وقد كان كفرهم قبيحًا؛ لأنهم كفروا بالنبي الذي ارتقبوه.. واستفتحوا به على الكافرين، أي ارتقبوا أن ينصروا به على من سواهم، وقد جاءهم بكتاب مصدق لما معهم: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُكُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا

جَاءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ عَهُ (البقرة: ٨٩).

وهو تصرف يستحق الطرد والغضب لقبحه وشناعته.. ومن ثم يصب عليهم اللعنة ويصمهم بالكفر: ﴿ فَلَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞ ﴾ (البقرة).

ويفضح السبب الخفي لهذا الموقف الشائن الذي وقفوه؛ بعد أن يقرر خسارة الصفقة التي اختاروها، فقال على: ﴿ بِشَكَمَا اَشْتَرَوْا بِهِ اَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُوا فقال عَلَى: ﴿ بِشَكَمَا اَشْتَرَوْا بِهِ اَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللهُ بِعَنْ اَنْ يُنزَلَ اللهُ مِن فَضَلِهِ عَلَى مَن يَشَاهُ مِن عَبَادِةٍ فَبَاءُ و بِعَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابُ مُهِينٌ فَن البقرة).

وينسكا اشتروا بعة أنفسهم أن يَكفروا هو الكان المقابل لأنفسهم! والإنسان يعادل نفسه بثمن ما يكثر أو يقل. أما أن يعادلها بالكفر فتلك نفسه بثمن ما يكثر أو يقل. أما أن يعادلها بالكفر فتلك أبأس الصفقات وأخسرها ولكن هذا هو الواقع. وإن بدا تمثيلًا وتصويرًا لقد خسروا أنفسهم في الدنيا، فلم ينضموا إلى الموكب الكريم العزيز، ولقد خسروا أنفسهم في الآخرة بها ينتظرهم من العذاب المهين. وبهاذا خرجوا في النهاية؟ خرجوا بالكفر، هو وحده الذي كسبوه وأخذوه!

١. المرجع السابق، ص٥٠، ٩٠.

#### ثالثًا. قتل اليهود للأنبياء:

ونظرًا لعنادهم ومكابرتهم لم يبق إلا إلزامهم بالحجة بها اقترفوا من فحش المخالفة لما أنزل عليهم؛ ليُعْلَم أنهم يَتَبعون أهواءهم، ويحكِّمون شهواتهم، ولذلك قال الله مفحها إياهم: ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيكَ آءَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن مُفحها إياهم: ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيكَ آءَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴿ اللهِ مَن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

فكيف قتلتم الأنبياء وقد نُهيتم عن ذلك؟ فليس في التوراة أمرٌ بقتلهم، والخطاب هنا لمن حضر محمدًا على والمراد أسلافهم، وإنها عُوتب بنو إسرائيل الموجودون على عهد النبي على الأنهم أقروا قتل الأنبياء، وتولّوا أولئك الذين قتلوهم، ولم يستنكروا أفعالهم، قال تعالى: أولئك الذين قتلوهم، ولم يستنكروا أفعالهم، قال تعالى: وَرَى اللّهِ مَا قَدْمَتَ لَمُمْ أَنفُهُمْ أَن سَخِطَ الله عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَدَابِ هُمْ خَلِدُونَ اللهُ وَلُوّكَانُوا يُوقِمُ أُولِكَا وَنَهُمْ فَدَي وَلَوَ كَانُوا يُوقِمُ أُولِكَا وَلَكِنَ كَنُولُمُ أُولِكَا إِلَيْهِ مَا اللّه الله الله الله والمناوا بمنزلتهم؛ الأنهم رضوا فعلهم تولّوا أسلافهم كانوا بمنزلتهم؛ الأنهم رضوا فعلهم قُلُسِه إليهم.

وهذا الخطاب توبيخٌ لهم وتقريعٌ وتعييرٌ من الله على الله الله الله عليهم في إذ كيف يقتلون أنبياء الله، وقد حرَّم الله عليهم في الكتاب الذي أنزل عليهم قتلهم، بل أمرهم باتباعهم وطاعتهم وتصديقهم، فما كان منهم إلا أن قتلوهم

عنادًا واستكبارًا على رسل الله.

يقول صاحب "الظالال": "والقرآن يعجب من موقفهم هذا، ومن كفرهم بها وراء الذي معهم ﴿ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِما مَعَهُم ﴾ (البقرة: ٩١)، ومالهم وللحق؟ ومالهم أن يكون مصدقًا لما معهم ما داموا لم يستأثروا هم به؟! إنهم يعبدون أنفسهم، ويتعبدون لعصبيتهم. لا، بل إنهم ليعبدون هواهم، فلقد كفروا من قبل بها جاءهم أنبياؤهم به.. ويلقن الله تعالى نبيه ﷺ أن يجيبهم بهذه الحقيقة، كشفًا لمواقفهم وفضحًا لدعواهم: ﴿ قُلُ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيكَآءَ اللّهِ مِن قَبّلُ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ فَلْ وَلَاء الأنبياء هم الذين تؤمنون بها أنزل إليكم؟ وهؤلاء الأنبياء هم الذين جاءوكم بها تدعون أنكم تؤمنون به؟

لا، بل إنكم كفرتم بها جاءكم به موسى الطّيلا: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُم مُوسَىٰ بِالْبَيِنَاتِ ثُمَّ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَ وَأَنتُم ظُلِلْمُونَ ﴿ الْبَيْنَاتِ ثُمَّ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَ وَأَنتُم ظَلَلِمُونَ ﴾ (البقرة). فهل اتخاذكم العجل من بعد ما جاءكم موسى الطّيلا بالبينات، وفي حياة موسى الطّيلا نفسه، كان من وحي بالبينات، وفي حياة موسى الطّيلا نفسه، كان من وحي الإيهان؟ وهل يتفق هذا مع دعواكم أنكم تؤمنون بها أنزل إليكم؟

ولم تكن هذه هي المرة الوحيدة، بل كان هنالك الميثاق تحت الصخرة، وكان هناك التمرد والمعصية: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَكُم بِفُوّةٍ وَاسْمَعُواْ ﴾ (البقرة: ٩٣).

والسياق هنا يلتفت من الخطاب إلى الحكاية. يخاطب بني إسرائيل بها كان منهم، ويلتفت إلى المؤمنين

وإلى الناس جميعًا - فيطلعهم على ما كان منهم.. ثم يلقن الرسول أن يجبههم بالترذيل والتبشيع لهذا اللون من الإيمان العجيب الذي يدعونه إن كان يأمرهم بكل هذا الكفر الصريح: ﴿ يِنْسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ يَ إِيمَنْكُمُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ البقرة ﴾ (البقرة)" (١).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ
ثُمَّ الْغَخْدَتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلْلِمُونَ اللِّمُونَ اللَّهِ ﴾
(البقرة: ٩١)، والقصد منه تعليم الانتقال في المجادلة معهم إلى ما يزيد إبطال دعواهم الإيهان بها أنزل إليهم

١. المرجع السابق، ص٩١.

خاصة، وذلك أنه بعد أن أكذبهم في ذلك بقوله: ﴿ فَلِمَ تَقَنُّكُونَ أَنْبِكَآءَ ٱللّهِ مِن قَبْلُ ﴾ كما بينا ترقّى إلى ذكر أحوالهم في مقابلتهم دعوة موسى الطّيّلا الذي يزعمون أنهم لا يؤمنون إلا بها جاءهم به، فإنهم مع ذلك قد قابلوا دعوته بالعصيان قولا وفعلا، فإذا كانوا أعرضوا عن الدعوة المحمدية بمعذرة أنهم لا يؤمنون إلا بها أنزل عليهم، فلهاذا قابلوا دعوة أنبيائهم بعد موسى الطيّلا بالقتل؟ ولماذا قابلوا دعوة موسى بها قابلوا؟ فهذا وجه ذكر هذه الآيات هنا وإن كان قد تقدم نظائرها فيها مضى فإن ذكرها هنا في محاجة أخرى وغرض جديد (٢).

#### الخلاصة:

دعوى اليهود أن إيهانهم بها في كتبهم يكفيهم ولا يحتاجون إلى الإيهان بأي كتب أخرى دعوى باطلة ردها القرآن من الوجوه الآتية:

- ادعاؤهم الإيهان بها أنزل عليهم ادّعاء كاذب؛
   لأنهم يخالفون ما تأمرهم به هذه الكتب.
- دعواهم تلك ناشئة عن حسد وحقد على غيرهم أن يؤتيهم الله من فضله ما يشاء.
- أنهم يكتمون الحق الذي بشرت به كتبهم من الرسالة الخاتمة ونبي آخر الزمان.
- إنكار قتلهم الأنبياء مع حرمة ذلك في التوراة التي يدَّعون اتباعها.

# AND EAST

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١،
 ٦٠٩، ٦٠٨، ٢٠٩ بتصرف.

# الشبهة السادسة والعشرون

# الزعم أن كتابَ أهل الكتاب خيرُ الكتب، ونبيَّهم خيرُ الأنبياء (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

يزعم أهل الكتاب أن كتابهم خير الكتب، ونبيهم خير الأنبياء، ويفتخرون على المسلمين بأن نبيهم كان قبل نبينا، وكتابهم قبل كتابنا، وينتهون من هذا التخاصم إلى أنهم أولى بالله من المسلمين.

# وجوه إبطال الشبهة:

- قيام حجة المسلمين على من ناوأهم من أهل
   الكتاب.
- الدين ليس بالتّمنّي ولا بالغرور ولكن ما وقر في القلوب وصدقته الأعمال، وليس كل من ادعى شيئًا يحصل له بمجرد الدعوى.
  - ٣) لا يقبل العمل الصالح إلا مع الإيمان.
- ليس هناك أحسن دينًا ممن أخلص لله في العبادة واتبع ملّة إبراهيم حنيفًا.

#### التفصيل:

### أولا. قيام الحجة للمسلمين:

في هذه يتخاصم أهل الأديان، فاليهود يقولون للمسلمين: نحن خير منكم، ديننا قبل دينكم، وكتابنا قبل كتابكم، ونبينا قبل نبيكم، ونحن على دين إبراهيم،

ولن يدخل الجنة إلا من كان يهوديًّا، ولن تمسنا النار إلا أيامًا معدودات، ولن يعذبنا الله فنحن أبناؤه وأحباؤه، وقالت النصارى مثل ذلك، فقال المسلمون: كتابنا بعد كتابكم وهو قاض عليه ونبينا بعد نبيكم، وديننا بعد دينكم، وقد أُمرتم أن تتبعونا وتتركوا أمركم، فنحن خير منكم، نحن على دين إبراهيم وإسماعيل وإسحاق عليهم السلام، ولن يدخل الجنة إلا من كان على ديننا، فلا دين إلا الإسلام.

فهنا تخاصم أهل الكتاب والمسلمون، وافتخر أهل الكتاب عليهم، وقد أفلح الله تعالى حجة المسلمين على من ناوأهم من أهل الأديان؛ لأن القرآن نسخ كل كتاب، وكان رسول الله على خاتم النبيين، وقد أمر أهل الكتاب أن يؤمنوا به وبكتابه، وأن يعملوا مقتضاه.

# ثانيًا. الدين ليس بالتمنّي، ولكنه بالإيمان والعمل الصالح:

لقد قضى الله على بين أهل الأديان في ذلك، فقال: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلاَ أَمَانِيَ أَهْلِ الْحِتَنِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا سُوّءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا اللّهِ وَالسّاء)، والمعنى في هذه الآية: أن الدين ليس بالتمني ولا بالغرور، ولكن ما وقر في القلوب وصدقته الأعهال، وليس كل من ادعى شيئًا حصل له بمجرد دعواه، ولا كل من قال إنه هو على الحق سُمِع قوله بمجرد ذلك حتى يكون له من الله برهان، فليس لأحد النجاة بمجرد التمني، بل العبرة بطاعة الله على ولمناء ما شرعه الله تعالى على ألسنة الرسل الكرام، وله نا قال المَعْرَ بِهِ عَلَى الْحَوْمَ، وهمذا قال عَلَى الله تعالى على ألسنة الرسل الكرام، وله نا قال المَعْرَة على المَعْمَلُ سُوّءًا يُجْرَ بِهِ عَلَى وهمذا قال عَلَى اللّه تعالى على ألسنة الرسل الكرام، ولهذا قال عَلَى المَعْمَلُ سُوّءًا يُجْرَ بِهِ عَلَى وهمذا

ق "هل الهدى في اتباع اليهودية؟" طالع: الشبهة الثانية، من الجزء الثامن (مقارنة الأديان).

كقوله عَلَى: ﴿ فَهُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ، ﴿ كَا يَسَرُهُ، ﴿ كَا يَسَرُهُ، ﴿ كَا يَسَرُهُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَسَرُهُ، ﴿ كَا الزلزلة).

وقد قيل: إن الخطاب في قوله: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ ﴾ للمسلمين، وقيل: للمشركين، ولعل الصواب هو الثاني؛ لأن المسلمين لم يجر لأمانيهم ذكر فيها مضى من الآيات قبل هذه الآية، وقد وعد الله المؤمنين أن يكفّر عنهم سيئاتهم، ولم يَعِدْ أولئك المشركين، قال عَلَيْ: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنْهُمْ سَيَّاتِهِمْ وَلَمَ يَعِدْ أُولئك المشركين، قال عَلَيْ: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنْهُمْ سَيِّتَاتِهِمْ وَلَنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْعُلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# ثالثًا. الإيمان شرط في قبول العمل الصالح:

بين الله على أن الأعال السالحة لا تقبل إلا مع الإيان، وإلا فالشرك يجبطها كما قال على: ﴿ لَمِنْ أَشَرَكْتَ لَا يَحْبَطُنَ عَمُكَ ﴾ (الزمر: ٢٥)، وذلك أن المشركين كانوا في افتخارهم يفخرون بخدمة الكعبة وإطعام الحجيج وسقايتهم، وكان اليهود والنصارى يفخرون بسبقهم، فقال على وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّكِلِحَتِ مِن ذَكَرِ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ المَحْدَد وَلا يُظْلَمُونَ وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَكِهِكَ يَدْخُلُونَ البَحِنَة وَلا يُظْلَمُونَ السَاء).

# رابعًا. الإسلام هودين الحق:

من ردود القرآن بعد ذلك أيضًا أنه خيَّر بين الأديان فقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ, لِلَّهِ وَهُوَ فَقَال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ, لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَأَتَّبَعَمِلَةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (النساء: ١٢٥)، فلا أحد أحسن دينا عمن أخلص العمل لربه على فعمل إيهائا واحتسابًا، وهو متبع في عمله ما شرعه الله له واتَّبع ملة إبراهيم حنيفًا، وهؤلاء هم محمد على وأتباعه إلى يوم

القيامة، قال على: ﴿ إِنَ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَكَالنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَا النَّيِيُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (آل عمران: ٦٨)(١).

#### الخلاصة:

- لقد قضى الله تعالى بين أهل الأديان حين اختلفوا في أيهم على حق، ورد الجميع إلى ميزان واحد وجعله معيار القبول عند الله تعالى؛ وهو الإيهان بالله مع العمل الصالح، وأنه لا قيمة عند الله لعمل لا يصدر عن الإيهان.
- الدين هو الإسلام ملة إبراهيم الطّخيالا وأحسن العمل هو الإحسان، وهو أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.
- الدين ليس بالتمني و لا بالغرور، لكن بها وقر في القلب وصدقه العمل، وكان خالصًا لله ومنطويًا تحت ملة إبراهيم حنيفًا.

# AND THE

# الشبهة السابعة والعشرون

دعوى استطاعة الإتيان بمثل القرآن <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة :

ادّعي نَفَرٌ من اليهود \_ أَتُوْا إلى رسول الله ﷺ \_ أنهـم

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ح٥، ص٨٠٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢،
 ص٧٦٢.

<sup>(\*)</sup> الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (الأنعام/ ٩٣، الأنفال/ ٣١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الإسراء/ ٨٨، الرعـد/ ٣١، هود/ ١٣، يونس/ ٣٨).

يستطيعون أن يأتوا بمثل القرآن، وقالوا له: إنا نأتيك بمثل ما جئتنا به: ﴿ وَمَن قَالَ سَأْنِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللّهُ ﴾ (الانعام: ٩٣)، وقيل: إنّ الحوار كان مع المشركين في مكة، ﴿ وَإِذَا نُتَّلَى عَلَيْهِمْ ءَائِنتُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَآهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذًا ﴾ (الانفال: ٣١).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- ١) لا تَثْبت الدّعوى إلا بدليلها.
- ۲) هذه الدّعوى من تمويهات المشركين على عامة العرب.
  - ٣) كفر المشركين بالقرآن راجع إلى كبرهم.
- ٤) القرآن معجز لا يستطيعه الإنس والجن ولو اجتمعوا له.

#### التفصيل:

## أولا. الدعوى لا تثبت إلا بدليلها:

ادعاء نفر من اليهود أنهم يستطيعون أن يأتوا بمثل القرآن دعوى بـ لا دليل، كان منشؤها العناد للحق والعجز عن التحدي، وقد قالها من المشركين: النضر بن الحارث، الذي كان يختلف إلى فارسَ تاجرًا فيمرّ بالعباد وهم يقرءون الإنجيل، فجاء مكة فوجد عمدًا وهم قد أنزِلَ عليه، فقال: ﴿قَدْ سَمِعَنَا لَوْ نَشَاهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذَا ﴾، وكان يقول: هذا أساجيع أهل الحيرة، وقال أيضًا: هذا أساطير الأولين، وقال ذلك أيضًا: عبد الله بن سعد بن أبي سرح، وقد كان يكتب للنبي الوحي، وكان يقول: إنْ كان محمد يُوحَى اليه فقد أُوحِي إليَّ، وإنْ كان الله ينزّله، فقد أنزلتُ مثل ما أنزل الله، وقيل: إن من قال ذلك هو مُسَيلِمَة مثل ما أنزل الله، وقيل: إن من قال ذلك هو مُسَيلِمَة

الكذاب، وقيل: الأسود العنسي وسِجَاح زوجة مسيلمة، وكل من تنبّأ وزعم أن الله قد أُوحَى إليه، وقيل: نزلت في كل من ادّعى أنه يعارض ما جاء من عند الله من الوحي.

## ثانيًا. دعوة باطلة للتمويه والصَّدِّ عن الإسلام:

هذه الفرية من تمويهات أهل الشرك، وقد كانوا لا يتهمون رسول الله بل بالكذب، وقد قال في ذلك: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَنكِنَ الظّلِمِينَ بِعَايَتِ اللّهِ يَجْمَدُونَ الطّرب أنه اكتبها وجمعها كي يحفظها، وكلهم كانوا يعلمون انه أمّي لم يتعلم شيئًا، فتشاوروا في شيء يقولونه النه أمّي لم يتعلم شيئًا، فتشاوروا في شيء يقولونه اليصدُّوا به العرب عن القرآن الكريم، فكان هذا القول المزعوم، وقد كذّبهم الله و الله المتطاعوا له إثباتًا، قال في في في في في في في أثوا بِسُورَةٍ مِثْلِمٍ وَادْعُوا مَنِ الله تَعلَى أيضًا في أَنْوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ وقال الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرِينَ مَا الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرِينَ مَا الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرِينَ مَا الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرِينَ الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرَينَ الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرَينَ الله تعالى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمٍ مُفْتَرَينَ الله وَاللّه وَاللّه الله عَلَى أَنْهُ الله وَاللّه الله الله الله المُعْلَى أيضًا: ﴿ قُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمِ مُفْتَرَينَ الله المُعلَى أيضًا الله المُعلَى أيضًا الله الله المُعلَى أيضًا الله المُعْلَى أيضًا الله المُعْلَى أيضًا الله العَلْمُ الله المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى أيضًا الله المُعْلَقِ الله الله العربِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقِ الله المؤلِقِ اللهُ المؤلِقِ الله المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقِ اللهِ المؤلِقِ الله المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقُ المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ الله المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقُ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤلِقِ المؤل

فدل ذلك على أنّ هذا القول منهم كان قولاً ببلا فعل، وإلا فقد تحدّاهم الله غير مرة أن يأتوا بسورة من مثله فلا يجدون إلى ذلك سبيلا، وإنها هذا القول منهم يغرون به أنفسهم ومن تبعهم على باطلهم، ولذا نبّه الله على شرف هذا القرآن، وأخبر أنه لو اجتمع الإنس والجن، واتفقوا على أن يأتوا بمثل هذا القرآن الكريم، وتعاونوا وتضافروا فيها بينهم ما أطاقوا ذلك وما استطاعوه، فإنّ هذا أمر لا يستطاع، وكيف يشبه كلام المخلوقين كلام الخالق جل وعلا، الذي لا نظير له ولا مثال، وهذا التّحدّي تكذيب من الله على هم،

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

إذ لو كانوا صادقين في دعواهم لأتوا بها يؤيدها من الأدلة.

والدَّعاوَى ما لم تُقِيمُ وا عليها

بَيِّنَاتٍ أبناؤها أَدْعِياءُ

ثالثًا. عناد الشركين وكبرهم:

بعد أن ذكر القرآن مقولتهم: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذًا ﴾ (الأنفال: ٣١)، يمضى السياق يصف العجب العجاب من عناد المشركين في وجه الحق الذي يغالبهم فيغلبهم، فإذا الكبرياء تصدهم عن الاستسلام له والإذعان لسلطانه، وإذا بهم يتمنون عـلى الله ـ إن كـان هذا هو الحق من عنده \_ أن يمطر عليهم حجارة من السهاء، أو أن يأتيهم بعذاب أليم بدلًا من أن يسألوا الله أن يرزقهم اتباع الحق والوقوف في صفه: ﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنَا هُوَ ٱلْحَقِّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ أَوِ ٱثْنِيْنَا بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ (الأنفال)، وهو دعاء غريب يصور حالة العناد الجامح الذي يؤثر الهلاك على الإذعان للحق، حتى ولـو كـان حقًّا، إن الفطرة السليمة حين تشك تدعو الله أن يكشف لها عن وجه الحق، وأن يهديها إليه، دون أن تجد في هذا غضاضة، ولكنها حين تفسد بالكبرياء الجامحة تأخذها العزة بالإثم، حتى لتؤثر الهلاك والعذاب على أن تخضع للحق عندما يكشف لها واضحًا لا ريب فيه.. وبمثل هذا العناد كان المشركون في مكة يواجهون دعوة رسول الله ﷺ، ولكن هذه الدعوة هي التي انتصرت في النهاية في وجه هذا العناد الجامح(١).

#### رابعًا. إعجاز القرآن لهم:

ومن ردود القرآن على هذه الفرية أيضًا قول المحرّق وَلَو أَنَ قُرُ النَّا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتَ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْقَ بُل لِللّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعاً أَفَلَمْ يَأْتِصَ ٱلنّبِينَ عَامَنُوۤ الْنَ لَو كَان لَو يَسَالُهُ ٱللّهُ لَهَدَى ٱلنّاسَ جَمِيعا ﴾ (الرعد: ٣١)، فلو كان في الكتب الماضية كتاب تسيَّر به الجبال عن أماكنها، أو تقطّع به الأرض وتنشق، أو تكلَّم به الموتى في قبورهم لكان هذا القرآن هو المتصف بذلك دون غيره، أو بطريق الأوْلَى أن يكون كذلك لما فيه من الإعجاز الدي لا يستطيع الإنس والجن عن آخرهم إذا الجتمعوا منه، ولا الجتمعوا من مثله، ومع ذلك لا يؤمن به هؤلاء المشركون بسورة من مثله، ومع ذلك لا يؤمن به هؤلاء المشركون جحودًا واستكبارًا (٢٠).

#### الخلاصة:

- هذه الدعوى من مزاعم المتصدين للطعن على
   رسول الله 業 ومحاجته والتشغيب عليه، فتحداهم
   الرسول 業 بمعارضة سورة من القرآن فعجزوا عن
   ذلك.
- هذه الدعوى منشؤها العناد والاستكبار عن قبول الحق بدليل أنهم سألوا الله إن كان هذا القرآن الكريم هو الحق من عند الله أن يمطر عليهم حجارة من السهاء أو يأتيهم بعذاب أليم؛ بدلًا من أن يسألوه الهداية للحق.

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٥٠٥.

المرجع السابق، ص ۲ • ۱۵: ۱ • ۱۵. التحريس والتنوير،
 الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٥، ج٩، ص ٣٢٩ وما بعدها.

- هذه الدعوى كان هدفها التشويش على الناس والتمويه على العامة من أجل التأثير على القلوب المائلة نحو القرآن.
- بطلان هذه الدعوى يبرهن عليه الواقع؛
   إذ إنهم لم يستطيعوا أن يقولوا مثله \_كما زعموا \_
   فاتضح كذبهم.

# 200 BK

## الشبهة الثامنة والعشرون

# دعوى أن القرآن لوكان خيرًا ما سبق إلى الإيمان به العبيد والإماء والمستضعفون (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

ادَّعى الكافرون أن القرآن ليس هو الحق؛ إذ لو كان هـنا القـرآن خيرًا حقًا ما سبقهم إلى الإيـان بـه المستضعفون من العبيد والإماء وأشباههم: يعنون بذلك خبَّابًا وبلالا وصهيبًا وعبّارًا رضي الله عنهم، لأن هؤلاء المشركين ـ عند أنفسهم ـ يعتقدون أن لهم وجاهة عند الله ولـه بهـم عنايـة، فكيف إذًا يهتدي هـؤلاء المستضعفون دون أهـل الوجاهـة والـشرف؟ وكيف المستضعفون دون أهـل الوجاهـة والـشرف؟ وكيف يستوون معًا؟ قال على المنتفية عنايـة، عَمَاكُولُولُلِينَ مَامَنُولًا

#### \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ (\*) الآيتــان اللتــان وردت فــيهـما الــشبهة: (الأحقــاف/ ١١، الأنعام/ ٥٣).

# لَوْكَانَخَيْرًا مَّاسَبَقُونَاۤ إِلَيْهِ ﴾ (الأحقاف: ١١).

#### وجوه إبطال الشبهة:

- الله يمُن على من يشاء امتحانا منه للناس بعضهم ببعض.
- ليس عيبًا في الدعوة أنْ يسبق إليها الضعفاء،
   بل إن لله في ذلك حكمة.
- ٣) هـذه الـشبهة هـي مقولـة كثـير مـن المكـلّبين
   السابقين.
  - هذه المقولة منشؤها الغرور والاستكبار.
- الرزق في الدنيا مترتب على أسباب قدرها الله.
  - ٦) ليسَ كل مَنْ كثر ماله كان دينه حقًّا.

#### التفصيل:

### أولا. الله يمنّ على من يشاء اختبارًا:

إذا كان مسركو مكة وقريش يرون لأنفسهم الوجاهة والرياسة والسرف، وأن لهم عند الله مزيد عناية واهتهام، وبناءً على ذلك يعتقدون أنّ هذا القرآن \_ وما يدعو إليه محمد الله عمد الله عمد الله عمد الله عمد الله هؤلاء العبيد والمستضعفون، إذا كان الأمر كذلك، فإن القرآن يبين لهم أنهم قد غلطوا في ذلك الفهم غلطا شديدًا، وأخطئوا في معتقدهم هذا خطأ بيننا، فإن الله تعالى يمن على من يشاء من عباده، ويهدي من يشاء ويضل من يشاء، قال الله وكذلك فتنا بعض ليتقولوا أهتؤلاء من الله عليهم من يشاء، قال الله عليهم من يشاء، قال الله عليهم من يتينا أليس الله بعض ليتقولوا أهتؤلاء من الانعام).

### ثانيًا. الضعفاء لا يعيبون الدعوة:

ليس عيبًا في دعوة محمد ﷺ أن يسبق إليها ويهتدي

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (مريم/ ٧٤، الأنعام/ ٥٣، الأحقاف/ ١١).

ق "الحكمة من استجابة الضعفاء لدعوة الأنبياء" طالع: الوجه الثالث، من الشبهة الثالثة، من الجزء الثالث (التاريخ الإسلامي١).

إليها المستضعفون أمثال بلال، وصهيب، وخبّاب، وعيّار، وسُميّة، وإنها الله وعيّان قد جعل ذلك فتنة للناس بعضهم ببعض، والله أعلم بالساكر منهم والمهتدي والموفّق، وهو المطّلع على أقوالهم وأفعالهم وضهائرهم وأحوالهم فيهديهم إلى طريق مستقيم؛ فهو ضهان لإيهان بلا غرض دنيوي أو مادي من وراء الإيهان برسالة الرسل، فلا وجه إذًا لعجب المشركين وسخريتهم بضعفاء الناس من الرجال والنساء والعبيد والإماء.

## ثَالثًا. طبيعة الأمم المعوجَّة:

## رابعًا. الغرور والاستكبار من أهم أسباب الضلال:

هذه الشبهة في حد ذاتها خطأ من أخطاء هؤلاء المشركين وحجة من حججهم الداحضة الباطلة، وهذا الخطأ منشؤه الإعجاب بالنفس والغرور بالذات، فكيف يستدلون على أن لا خير في الإسلام والقرآن الكريم بأن الذين ابتدروا الأخذ به ضعفاء القوم، وهم يعدّونهم منحطين عنهم في الدرجة والمقام؟! ولذا

## خامسًا. أسباب الرزق مقدَّرة ولا علاقة لها بالكفر والإيمان:

فقوله على عقب هذه الشبهة: ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ اللّهُ بِأَعْلَمَ اللّهُ بِأَعْلَمَ اللّهَ عَلَى اللّه الشبهة التي خلطت بين شيئين متفارقين في الأسباب، فاشتبه على هؤلاء المشركين الجزاءُ على الإيهان وما أعدّ الله لأهله من النعيم الخالد في الآخرة، المتربِّب عليه ترتُّب المسبب على السبب المجعول عن حكمة الله على البرق في الدنيا المترتب على أسباب دنيوية؛ كالتجارة والغزو والإرث والهبات، فالرزق الدنيوي لا تسبّب بينه وبين الأحوال القلبية، ولكنه من مسببات الأحوال المادية، فالله أعلم بشكر الشاكرين، وقد أعد لهم جزاء فالله أعلم بأسباب رزق المرزوقين، فالتخليط بين المقامين من ضعف الفكر الناشئ عن سوء النظر وترك التأمل في الحقائق والعلل ومعلولاتها.

## سادسًا. كثرة المال لا تدل على رضا الرب:

ويبطل الله هذه الشبهة في مواضع أحرى، فيبين للمشركين أن هذه الحجة ليست بشيء، فليسَ كل مَنْ

كثُر ماله كان دينُه حقًّا، ولا من كان أقلَّ نفرًا كـان دينــه باطلًا، وكأن هؤلاء لم يروا في الكفار فقيرًا ولا في المؤمنين غنيًّا، فإن كثيرًا من القـرون الخـوالي مـن أهـل الكفر كانوا أحسن أثاثا وأرفع منازل وأجمل صورًا ومناظر وأرغد عيشًا، فأهلكهم الله وأفنى أموالهم، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَّى عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًا ١٠٠ وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَتَنَثَا وَرِءْيَا اللَّ ﴾ (مريم)، ثم قال تعالى لهم: ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ مَدًّا حُقَّ إِذَا رَأَوًا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَشَرُّ مَّكَانَا وَأَضَعَفُ جُندًا ١٠٠٠ الله المريم)، فهذا جواب قولهم السابق، فلقَّن الله رسوله ﷺ كـشف مغـالطتهم وشبهتهم، فأعلمهم بأن ما هم فيه من نعمة الدنيا إنما هو إمهال من الله لهم؛ لأن ملاذ الكافر استدراج (١) ®.

#### الخلاصة:

- ليس عيبًا في الدعوة أن يسبق إليها الضعفاء، ولكن الله يمن على من يشاء من عباده؛ امتحانًا منه لعباده بعضهم ببعض، والإيان من أكبر عطايا الله
- هذا الاعتقاد منشؤه الغرور والاستكبار والخطأ العقيم، فهؤلاء المتقولون يرون أنفسهم طبقة مميزة عن غيرهم، وليس هذا فحسب، بل حكموا على القرآن من هذا المنطلق، فجاء حكمهم خطأً كبيرًا.
- إذا كان هؤلاء يفتخرون بالمال وكثرة العرض، فها كان المال أو العرض مقياسًا لقبول العمل أو للإيهان بديانة دون غيرها، وإنها المقياس هو التقوى والعمل الصالح.



١. للمزيد انظر: التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٨، ج١٦، ص١٥٣: ١٥٥ بتصرف. تفسير المنار، محمد دشيد دضا، مرجع سابق، ج٧، ص٤٣٣. في ظـلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص١١٠، ج٢،

<sup>®</sup> في "إبطال القرآن دلالة رغـد العـيش عـلى رضـا الله وصـحة العقيدة" طالع: الشبهة الثالثة والأربعين، من هذا الجزء.

### المحور الثَّالث

## شبهات تتعلق بالتشريعات و الأوامر

## أولا. شبهات تتعلَّق بالاعتراض على تشريعات الله ﷺ

## الشبهة التاسعة والعشرون

## دعوى أن البيع مثل الربا<sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة:

#### وجوه إبطال الشبهة:

1) البيع يختلف في أصله عن الربا، فالبيع معاوضة بين شيئين، والربا زيادة دون مقابل، وكل معاوضة صحيحة خالية من أكل أموال الناس بالباطل فهي بيع حلال، وكل زيادة لا مقابل لها فهي ظلم وأكل لأموال الناس بالباطل؛ ولذا حرمها المولى على الناس بالباطل؛ ولذا حرمها المولى اللها في الناس بالباطل؛ ولذا حرمها المولى اللها المولى المولى المولى المولى اللها المولى المولى

- ۲) مساوئ الربا ومفاسد النظام الربوي من علـل تحريمه.
- ٣) جزاء من يتعامل بالربا محق بركة ماله في الدنيا،
   وتخبطه من المس والعذاب الأليم في الآخرة؛ وذلك

لأنه بأكله الربا يعلن الحرب على الله ورسوله ﷺ.

الربا لا يحل مشكلة المعسر إنها حل مشكلته في إنظاره إلى ميسرة كها بين القرآن وهذا هو العلاج الناجع الشافى.

#### التفصيل:

### أولا. البيع يختلف عن الربا:

يحتجُّ المشركون على صحة شبهتهم بأن البيع مثل الربا، يعنون أن الزيادة عند حلول الأجل آخرًا كمثل أصل الثمن في أول العقد؛ وذلك أن العرب كانت لا تعرف ربا إلا ذلك، فكان أهل الجاهلية إذا حلّ مال أحدهم على غريمه يقول الغريم لصاحب الحق: زدني في الأجل وأزيدك في المال، فكان يقال لهما إذا فعلا ذلك: هذا ربا لا يحل، فإذا قيل لهما ذلك قالا: سواء علينا زدنا في أول البيع أو عند عجلّ المال! فحرّم الله كالذ ذلك، ورد عليهم قولهم بقوله الحق: ﴿ وَأَحَلُ اللّهُ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَمَّمُ الرّبُولُ ﴾ (البقرة: ٢٧٥)، وأوضح الله أن الأَجَل إذا حلّ ولم يكن عنده ما يؤدي أنظر إلى الميسرة (١).

وقوله عنا: ﴿ وَأَحَلَ اللّهُ الْبَدِّيعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا ﴾ معناه: أنه أحلّ الأرباح في التجارة والشراء والبيع وحرّم الربا، وهو الزيادة التي يزاد رب المال بسبب زيادته غريمه في الأجل وتأخيره دينه عليه، فأعلمهم الله أنه ليست الزيادتان اللتان إحداهما من وجه البيع، والأخرى من وجه تأخير المال والزيادة في الأجل سواء، وذلك أني حرمت إحدى الزيادتين، وهي التي من وجه تأخير حرمت إحدى الزيادتين، وهي التي من وجه تأخير

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ٢٧٥).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢٧٥).

للمزید انظر: تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۳، ص۹٦، ج۷، ص8۳۳. في ظنلال القرآن، سید قطب، مرجع سابق، ج۲، ص۱۱۰، ج۲، ص۳۲٥۸.

المال والزيادة في الأجل، وأحللت الأخرى منها، وهي التي من وجه الزيادة على رأس المال الذي ابتاع به البائع سلعته التي يبيعها، فيستفضل فضلها، فنبه الله أنه: ليست الزيادة من وجه البيع نظير الزيادة من وجه البيع نظير الزيادة من وجه الربا؛ لأني أحللت البيع وحرمت الربا، والأمر أمري والخلق خلقي، أقضي فيهم ما أشاء، وأستعبدهم بها أريد، ليس لأحد منهم أن يعترض في حكمي ولا أن يخالف أمري، وإنها عليهم طاعتي والتسليم لحكمي.

ويُفهم من ردّ القرآن مغالطة هؤلاء المشركين حين استحلوا الربا وجعلوه كالبيع، وما هو كالبيع، فإن البيع معاوضة بين شيئين، وأما الربا الذي كانوا يأكلونه فهو زيادة عن دَينهم يزيدونها عند تأخير الأجل لا يقابلها شيء، وما يؤخذ من غير مقابل فهو باطل؛ لذلك حرم الله الربا دون البيع، ولو كانا متساويين لما اختلف حكمها عند أحكم الحاكمين، فكل ما فيه معاوضة صحيحة خالية من أكل أموال الناس بالباطل الذي لا يقابله عوض فهو بيع حلال، وإنها تحرم الزيادة التي يأخذها صاحب المال لأجل التأخير في الأجل، وهي لا معاوضة فيها ولا مقابل لها، فهي ظلم (۱).

يذكر صاحب "التحرير والتنوير" أن مبنى شبهة القائلين: ﴿إِنَّمَا ٱلْكِيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْا ﴾ (البقرة: ٢٧٥) أن التجارة فيها زيادة على ثمن المبيعات؛ لقصد انتفاع التاجر في مقابلة جلب السلع وإرصادها للطالبين في البيع المناض، ثم لأجل انتظار الثمن في البيع المؤجل، فكذلك إذا أسلف عشرة دراهم مثلًا على أنه يرجعها له

أحد عشر درهمًا، فهو قد أعطاه هذا الدرهم الزائد لأجل إعداد ماله لمن يستسلفه؛ لأن المقرض تصدى لإقراضه وأعد ماله لأجله، ثم لأجل انتظار ذلك بعد محل أجله.

وكشف هاته الشبهة قد تصدى له وبينه علماء المسلمين، فقال بعضهم: من باع ثوبًا يساوي عشرة بعشرين فقد جعل ذات الثوب مقابلًا بالعشرين، فلما حصل التراضي على هذا التقابل صارت العشرون عوضًا للثوب في المالية، فلم يأخذ المقرض العشرة الزائدة من المشتري شيئًا بدون عوض، أما إذا أقرضه عشرة بعشرين فقد أخذ المقرض العشرة الزائدة من غير عوض، ولا يقال: إن الزائد عوض عن الإمهال؛ لأن عوض، ولا يقال: إن الزائد عوض عن الإمهال؛ لأن عن الإمهال ليس مالًا أو شيئًا يشار إليه حتى يجعله عوضًا عن العشرة الزائدة، ومرجع هذه التفرقة إلى أنها مجرد اصطلاح اعتباري فهي تفرقة قاصرة.

وأشار بعضهم في أثناء تقرير حكمة تحريم الربا إلى تفرقة أخرى حاصلها أن الذي يبيع الشيء المساوي عشرة بأحد عشر يكون قد مكن المشتري من الانتفاع بالمبيع إما بذاته وإما بالتجارة به، فذلك الزائد لأجل تلك المنفعة وهي مسيس الحاجة أو توقع الرواج والربح، وأما الذي دفع درهما لأجل السلف فإنه لم يحصل منفعة أكثر من مقدار المال الذي أخذه، ولا يقال: إنه يستطيع أن يتجر به فيربح؛ لأن هذه منفعة موهومة غير محققة الحصول، مع أن أخذ الزائد أمر معقق على كل تقدير.

وهذه التفرقة أقرب من التفرقة الأولى، لكنها يرد عليها أن انتفاع المقترض بالمال فيه سدُّ حاجاته فهو كانتفاع المشتري بالسلعة، وأما تصديه للمتاجرة بمال

ا. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۳، ص۹۹، ۹۷ بتصرف.

القرض، أو بالسلعة المشتراة فأمر نادر فيها.

فالوجه عندي \_ والحديث لابن عاشور \_ في التفرقة بين البيع والربا أن مرجعها إلى التعليـل بالمظنـة مراعـاة للفرق بين حالي المقترض والمشتري، فقد كان الاقتراض لدفع حاجة المقترض للإنفاق على نفسه وأهله لأنهم كانوا يعدون التداين همًّا وكربًّا، وقد استعاذ منه النبي على، وحال التاجر حال التفضّل. وكذلك اختلاف حالي المُسَلِّف والبائع، فحال باذل ماله للمحتاجين لينتفع بما يدفعونه من الربا فيزيدهم ضيقًا؛ لأن المتسلَّف مظنة الحاجمة، ألا تراه ليس بيده مال، وحال بائع السلعة تجارة حال من تجشُّم مشقة لجَلْب ما يحتاجه المتفضلون وإعداده لهم عند دعاء حاجتهم إليه مع بذلهم له ما بيدهم من المال. فالتجارة معاملة بين غنيين، ألا ترى أن كليهما باذل لما لا يحتاج إليه وآخذ ما يحتاج إليه، فالمتسلف مظنَّة الفقر والمشتري مظنة الغني؛ فلذلك حرم الربا؛ لأنه استغلال لحاجة الفقير، وأحل البيع؛ لإنه إعانة لطالب الحاجات. فتبين أن الإقراض من نوع المواساة والمعروف، وأنها مؤكدة التعين على المواسي وجوبًا أو ندبًا، وأيًّا ما كان فلا يحل للمقرض أن يأخذ أجرًا على عمل المعروف، فأما الذي يستقرض مالًا ليتجر به أو ليوسع تجارته فليس مظنة الحاجة، فلم يكن من أهل استحقاق مواساة المسلمين، فلذلك لا يجب على الغني إقراضه بحال فإذا أقرضه فقد تطوّع بمعروف، وكفي بهذا تفرقة بين الحالين(١١).

والمقصود أن السبهة التي ركنوا إليها في قولهم:

١. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سـابق، مـج٣،

ج۳، ص۸٤، ۸۵.

وإنّما ألْبَيْعُ مِثْلُ الرّبوا (البقرة: ٢٧٥)، هي أن البيع يعقق فائدة وربحا، وهي يعقق فائدة وربحا، وهي شبهة واهية، فالعمليات التجارية قابلة للربح وللخسارة، والمهارة الشخصية، والجهد الشخصي، والظروف الطبيعية الجارية في الحياة هي التي تتحكم في الربح والخسارة، أما العمليات الربوية فهي محددة الربح في كل حالة، وهذا هو الفارق الرئيسي وهذا هو مناط التحريم والتحليل.

إن كل عملية يضمن فيها الربح على أي وضع هي عملية ربوية محرَّمة بسبب ضان الربح وتحديده، ولا مجال للماطلة في هذا ولا للمداورة! ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ البيع، الزّبَوَا ﴾ (البقرة: ٧٧٥). لانتفاء هذا العنصر من البيع، ولأسباب أخرى كثيرة تجعل عمليات التجارة في أصلها نافعة للحياة البشرية، وعمليات الربا في أصلها مفسدة للحياة البشرية (٢٠).

ولهذا نظّم القرآن أهم أصول حفظ مال الأمة في هذه الآيات، فبعد أن ابتدأ بأعظم تلك الأصول، وهو تأسيس مال للأمة به قوام أمرها، يؤخذ من أهل الأموال أخذًا عدلًا مما كان فضلًا عن الغني ففرضه على الناس، يؤخذ من أغنيائهم فيرد على فقرائهم، سواء في الناس، يؤخذ من أغنيائهم فيرد على فقرائهم، سواء في ذلك ما كان مفروضًا وهو الزكاة أو تطوعًا وهو الصدقة، فأطنب في الحث عليه، والترغيب في ثوابه، والتحذير من إمساكه، ما كان فيه موعظة لمن اتّعظ. والتحذير من إمساكه، ما كان فيه موعظة لمن اتّعظ. عَطَفَ الكلام إلى إبطال وسيلة كانت من أسباب ابتزاز الأغنياء أموال المحتاجين إليهم، وهي المعاملة بالربا الذي لقبه النبي على ربا الجاهلية، وهو أن يعطي المدين الذي لقبه النبي على ربا الجاهلية، وهو أن يعطي المدين

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٣٢٧.

مالًا لدائنه زائدا على قدر الدين لأجل الانتظار. فإذا حل الأجل ولم يدفع زاد في الدين، يقولون: إما أن تقضي وإما أن تربي، وقد كان ذلك شائعا في الجاهلية كذا قال الفقهاء. والظاهر أنهم كانوا يأخذون الربا على المدين من وقت إسلافه وكلما طلب النظرة أعطى ربا آخر، وربما تسامح بعضهم في ذلك، وكان العباس بن عبد المطلب مشتهرًا بالمراباة في الجاهلية، وجاء في خطبة حجة الوداع: "وربا الجاهلية موضوع، وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب"(۱) (۲).

ولقد أثبت الفقهاء ثلاثة أنواع للربا في اصطلاح الشرع، وهي:

 ربا الجاهلية: وهو زيادة على الدين الأجل التأخير.

٢. ربا الفضل: وهو زيادة في أحد العوضين في بيع
 الصنف بصنفه.

٣. ربا النسيئة: وهو بيع شيء من الأصناف الواردة في حديث أبي سعيد الخدري حيث قال: قال رسول الله ﷺ: "الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلا بمثل، يدًا بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أَرْبَى، الآخذ والمعطي فيه سواء"(٣). وزاد المالكية نوعًا رابعًا: وهو ما يئول إلى واحد من الأصناف بتهمة التحيل على الربا،

وترجمه في المدوَّنة ببيوع الآجال، ودليل مالك فيه حديث العالية. ومن العلاء من زعم أن لفظ الربا يشمل كل بيع فاسد أخذًا من حديث عائشة في تحريم تجارة الخمر، وإليه مال ابن العربي.

وفي تحريم الربا يقول الله البيا الله الربا آكله وموكله وشاهديه" (ألبقرة: ٩٠٥) من كلام الله تعالى جواب لهم وللمسلمين، فهو إعراض عن مجادلتهم إذ لا جدوى فيها؛ لأنهم قالوا ذلك كفرا ونفاقا فليسوا ممن تشملهم فيها؛ لأنهم قالوا ذلك كفرا ونفاقا فليسوا ممن تشملهم أحكام الإسلام، وهو إقناع للمسلمين بأن ما قاله الكفار هو شبهة محضة، وأن الله العليم قد حرم هذا وأباح ذلك، وما ذلك إلا لحكمة وفروق معتبرة لوتدبرها أهل التدبر لأدركوا الفرق بين البيع والربا، وليس في هذا الجواب كشف للشبهة، فهو مما وكله الله تعالى لمعرفة أهل العلم من المؤمنين، مع أن ذكر تحريم الرباعقب التحريض على الصدقات يومئ إلى كشف الشبهة (٥).

## ثانيًا. علل تحريم الربا:

لم يبلغ من تفظيع أمر أراد الإسلام إبطاله من أمور الجاهلية ما بلغ من تفظيع الربا، ولا بلغ من التهديد في اللفظ والمعنى ما بلغ التهديد في أمر الربا في هذه الآيات وفي غيرها في مواضع أخرى ولله الحكمة

١. أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ
 ٢٠٠٩).

التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣، ج٣، ص٧٨، ٧٩.

٣. أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب المساقاة، باب الصرف وبيع
 الذهب بالورق نقدًا (١٤٨٤).

ع. صحيح: أخرجه أحمد في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن مسعود (٣٧٢٥)، وأبو يعلى في مسنده (٨/ ٣٩٦) برقم (٤٩٨١)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٠٨٩).

٥. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٣، ص٨٤.

البالغة. فلقد كانت للربا في الجاهلية مفاسده وشروره، ولكن الجوانب الشائهة القبيحة من وجهه الكالح ما كانت كلها بادية في مجتمع الجاهلية كما بدت اليوم وتكشفت في عالمنا الحاضر، ولا كانت البثور والدمامل في ذلك الوجه الدميم مكشوفة كلها كما كشفت اليوم في ختمعنا الحديث. فهذه الحملة المفزعة البادية في هذه الآيات على ذلك النظام المقيت، تتكشف اليوم حكمتها في ضوء الواقع الفاجع في حياة البشرية، أشد مما كانت متكشفة في الجاهلية الأولى، ويدرك من يريد أن يتدبر حكمة الله وعظمة هذا الدين، وكمال هذا المنهج ودقة هذا النظام، اليوم من هذا كله ما لم يكن يدركه الذين واجهوا هذه النصوص أول مرة.

وأمامه اليوم من واقع العالم ما يصدق كل كلمة تصديقا حيًّا مباشرًا واقعًا. والبشرية الضالة التي تأكل الربا وتوكله تنصبُّ عليها البلايا الماحقة الساحقة من جراء هذا النظام الربوي في أخلاقها ودينها وصحتها واقتصادها، وتتلقى حقًّا حربًا من الله تصب عليها النقمة والعذاب.. أفرادًا وجماعات، وأممًا وشعوبًا، وهي لا تعتبر ولا تفيق!

وحينها كان السياق \_ من سورة البقرة \_ يعرض في الدرس السابق دستور الصدقة، كان يعرض قاعدة من قواعد النظام الاجتهاعي والاقتصادي الذي يريد الله تعالى للمجتمع المسلم أن يقوم عليه، ويحب للبشرية أن تستمتع بها فيه من رحمة في مقابل ذلك النظام الآخر الذي يقوم على الأساس الربوي الشرير القاسي اللئيم.

إنها نظامان متقابلان: النظام الإسلامي، والنظام الربوي! وهما لا يلتقيان في تصور، ولا يتفقان في

أساس، ولا يتوافقان في نتيجة. إن كلا منها يقوم على تصور للحياة والأهداف والغايات يناقض الآخر تمام المناقضة، وينتهي إلى ثمرة في حياة الناس تختلف عن الأخرى كل الاختلاف، ومن ثم كانت هذه الحملة المفزعة، وكان هذا التهديد الرعيب!

إن الإسلام يقيم نظامه الاقتصادي ـ ونظام الحياة كلها ـ على تصور معين يمثل الحق الواقع في هذا الوجود يقيمه على أساس أن الله على هو خالق هذا الكون، فهو خالق هذا الكرض، وهو خالق هذا الإنسان.. هو الذي وهب كل موجود وجوده.

وأن الله ﷺ وهو مالك كل موجود بها أنه هو موجده قد استخلف الجنس الإنساني في هـذه الأرض، ومكنه مما ادخر له فيها من أرزاق وأقـوات ومـن قـوى وطاقات على عهد منه وشرط، ولم يترك له هـ ذا الملـك العريض فوضى يصنع فيه ما يشاء كيف شاء، وإنها استخلفه فيه في إطار من الحدود الواضحة، استخلفه فيه على شرط أن يقوم في الخلافة وفق منهج الله، وحسب شريعته، في اوقع منه من عقود وأعمال ومعاملات وأخلاق وعبادات وفق التعاقد فهو صحيح نافذ، وما وقع منه مخالفًا لـشروط التعاقـد فهـو باطـل موقوف. فإذا أنفذه قوة وقسرًا فهو إذن ظلم واعتداء لا يقره الله ولا يقره المؤمنون بالله، فالحاكمية في الأرض \_كما هي في الكون كله \_ لله وحده. والناس \_ حاكمهم ومحكومهم \_إنما يستمدون سلطانهم من تنفيذهم لشريعة الله ومنهجه، وليس لهم في جملتهم أن يخرجوا عنها؛ لأنهم إنها هم وكلاء مستخلفون في الأرض بشرط وعهد، وليسوا ملاكًا خالقين لما في أيديهم من أرزاق.

من بين بنود هذا العهد أن يقوم التكافل بين المؤمنين بالله، فيكون بعضهم أولياء بعض، وأن ينتفعوا برزق الله الذي أعطاهم على أساس هذا التكافل، لا على قاعدة الشيوع المطلق كها تقول الماركسية، ولكن على أساس الملكية الفردية المقيدة، فمن وهبه الله منهم سعة أفاض من سعته على من قُدِر عليه رزقه، مع تكليف أفاض من سعته على من قُدِر عليه رزقه، مع تكليف الجميع بالعمل كلُّ حسب طاقته واستعداده، وفيها يسَّره الله له، فلا يكون أحدهم كلَّا على أخيه أو على الجهاعة وهو قادر، وجعل الزكاة فريضة في المال محددة، والصدقة تطوعًا غير محدد.

وقد شرط عليهم كذلك أن يلتزموا جانب القصد والاعتدال، ويتجنبوا السرف والشطط فيها ينفقون من رزق الله الذي أعطاهم، وفيها يستمتعون به من الطيبات التي أحلَّها لهم، ومن ثم تظل حاجتهم الاستهلاكية للهال والطيبات محدودة بحدود الاعتدال، وتظل فضلة من الرزق معرضة لفريضة الزكاة وتطوع الصدقة، وبخاصة أن المؤمن مطالب بتثمير ماله وتكثيره.

وشرط عليهم أن يلتزموا في تنمية أموالهم وسائل لا ينشأ عنها الأذى للآخرين، ولا يكون من جرائها تعويق أو تعطيل لجريان الأرزاق بين العباد، ودوران المال في الأيدي على أوسع نطاق: ﴿ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْعَبَادِ،

وكتب عليهم الطهارة في النية والعمل، والنظافة في الوسيلة والغاية، وفرض عليهم قيودًا في تنمية المال لا تجعلهم يسلكون إليها سبلًا تؤذي ضمير الفرد وخلقه، أو تؤذي حياة الجهاعة وكيانها.

وأقام هذا كله على أساس التصور الممثل لحقيقة

الواقع في هذا الوجود، وعلى أساس عهد الاستخلاف الذي يحكم كل تصرفات الإنسان المستخلف في هذا الملك العريض.

ومن ثم فالربا عملية تصطدم ابتداء مع قواعد التصور الإيهاني إطلاقًا، ونظام يقوم على تصور آخر، تصور لا نظر فيه لله الله قلم. ومن ثم لا رعاية فيه للمبادئ والغايات والأخلاق التي يريد الله للبشر أن تقوم حياتهم عليها.

إنه يقوم ابتداء على أساس أن لا علاقة بين إرادة الله وحياة البشر، فالإنسان هو سيد هذه الأرض ابتداء، وهوغير مقيد بعهد من الله، وغير ملزم باتباع أوامر الله تعالى!

ثم إن الفرد حر في وسائل حصوله على المال، وفي طرق تنميته، كما هو حر في التمتع به. غير ملتزم في شيء من هذا بعهد من الله أو شرط، وغير مقيد كذلك بمصلحة الآخرين، ومن ثم فلا اعتبار لأن يتأذى الملايين إذا هو أضاف إلى خزانته ورصيده ما يستطيع إضافته، وقد تتدخل القوانين الوضعية أحيانًا في الحد من حريته هذه جزئيًّا في تحديد سعر الفائدة مثلًا؛ وفي من حريته هذه جزئيًّا في تحديد سعر الفائدة مثلًا؛ وفي من الاحتيال والنصب والغصب والنهب والغش والضرر.

ولكن هذا التدخل يعود إلى ما يتواضع عليه الناس أنفسهم، وما تقودهم إليه أهواؤهم؛ لا إلى مبدأ ثابت مفروض من سلطة إلهية!

كذلك يقوم على أساس تصور خاطئ فاسد، هو أن غاية الغايات للوجود الإنساني هي تحصيله للمال - بأية وسيلة \_ واستمتاعه به على النحو الذي يهوي! ومن شم يتكالب على جمع المال وعلى المتاع به، ويدوس في

الطريق كل مبدأ وكل صالح للآخرين!

ثم يُنشئ في النهاية نظامًا يسحق البشرية سحقًا، ويشقيها في حياتها أفرادًا وجماعات ودولًا وشعوبًا، لمصلحة حفنة من المرابين؛ ويحطها أخلاقيًا ونفسيًا وعصبيًا؛ ويحدث الخلل في دورة المال ونمو الاقتصاد البشري نموًّا سويًّا وينتهي \_ كها انتهى في العصر الحديث \_ إلى تركيز السلطة الحقيقية والنفوذ العملي على البشرية كلها في أيدي زمرة من أحط خلق الله وأشدهم شرًّا؛ وشرذمة ممن لا يرعون في البشرية إلَّا ولا ذِمَّة، ولا يراقبون فيها عهدًا ولا حرمة.. وهؤلاء هم الذين يداينون الناس أفرادًا، كها يداينون الحكومات والشعوب \_ في داخل بلادهم وفي خارجها \_ وترجع والشعوب \_ في داخل بلادهم وفي خارجها \_ وترجع الآدميين وعرقهم ودمائهم في صورة فوائد ربوية لم يبذلوا هم فيها جهدًا!

وهم لا يملكون المال وحده، إنها يملكون النفوذ...
ولما لم تكن لهم مبادئ ولا أخلاق ولا تصور ديني أو أخلاقي على الإطلاق؛ بل لما كانوا يسخرون من حكاية الأديان والأخلاق والمثل والمبادئ؛ فإنهم بطبيعة الحال يستخدمون هذا النفوذ الهائل الذي يملكونه في إنشاء الأوضاع والأفكار والمشروعات التي تمكنهم من زيادة الاستغلال، ولا تقف في طريق جشعهم وخسة أهدافهم.. وأقرب الوسائل هي تحطيم أخلاق البشرية وإسقاطها في مستنقع آسن من اللذائذ والشهوات التي يدفع فيها الكثيرون آخر فلس يملكونه، حيث تسقط يدفع فيها الكثيرون آخر فلس يملكونه، حيث تسقط الفلوس في المصائد والشباك المنصوبة! وذلك مع التحكم في جريان الاقتصاد العالمي وفق مصالحهم المحدودة، مها أدى هذا إلى الأزمات الدورية المعرزفة

في عالم الاقتصاد؛ وإلى انحراف الإنتاج الصناعي والاقتصادي كله عما فيه مصلحة المجموعة البشرية إلى مصلحة الممولين المرابين الذين تتجمع في أيديهم خيوط الثروة العالمية!

والكارثة التي تمت في العصر الحديث ولم تكن بهذه الصورة البشعة في الجاهلية \_هي أن هؤلاء المرابين الذين كانوا يتمثلون في الزمن الماضي في صورة أفراد أو بيوت مالية كم يتمثلون الآن في صورة مؤسسي المصارف العصرية \_قد استطاعوا بها لديهم من سلطة هائلة مخيفة داخل أجهزة الحكم العالمية وخارجها، وبها يملكون من وسائل التوجيه والإعلام في الأرض كلها.. سواء في ذلك الصحف والكتب والجامعات والأساتذة ومحطات الإرسال ودور السينها وغيرها.. أن ينشئوا عقلية عامة بين جماهير البشر المساكين اللذين يأكل أولئك المرابون عظامهم ولحومهم، ويشربون عرقهم ودماءهم في ظل النظام الربـوي. هـذه العقليـة العامة خاضعة للإيحاء الخبيث المسموم؛ بـأن الربـا هـو النظام الطبيعي المعقول، والأساس الصحيح الذي لا أساس غيره للنمو الاقتصادي؛ وأنه من بركات هذا النظام وحسناته كان هذا التقدم الحضاري في الغرب. وأن الذين يريدون إبطاله جماعة من الخياليين عنير العمليين ـ وأنهم إنها يعتمدون في نظرتهم هذه على مجرد نظريات أخلاقية ومثل خيالية لا رصيد لها من الواقع؛ وهي كفيلة بإفساد النظام الاقتصادي كله لو سمح لها أن تتدخل فيه! حتى ليتعرض الـذين ينتقـدون النظام الربوي من هذا الجانب للسخرية من البشر الذين هم في حقيقة الأمر ضحايا بائسة لهذا النظام ذاته! ضحايا شأنهم شأن الاقتصاد العالمي نفس، الذي تضطره

عصابات المرابين العالمية لأن يجري جريانًا غير طبيعي ولا سَوِيِّ. ويتعرض للهزات الدورية المنظمة! وينحرف عن أن يكون نافعًا للبشرية كلها، إلى أن يكون وقفًا على حفنة من الذئاب قليلة!

إن النظام الربوي نظام مَعِيب من الوجهة الاقتصادية البحتة، وقد بلغ من سوئه أن تنبه لعيوبه بعض أساتذة الاقتصاد الغربيين أنفسهم؛ وهم قد نشئوا في ظله، وأشربت عقولهم وثقافتهم تلك السموم التي تبثها عصابات المال في كل فروع الثقافة والتصور والأخلاق.

وفي مقدمة هولاء الأساتذة الذين يعيبون هذا النظام من الناحية الاقتصادية البحتة "دكتور شاخت" الألماني ومدير بنك الرايخ الألماني سابقًا. وقد كان مما قالمه في محاضرة له بدمشق عام ١٩٥٣ أنه بعملية رياضية (غير متناهية) يتضح أن جميع المال في الأرض صائر إلى عدد قليل جدا من المرابين. ذلك أن الدائن المرابي يربح دائما في كل عملية؛ بينها المدين معرض للربح والخسارة. ومن ثم فإن المال كله في النهاية لا بد \_بالحساب الرياضي \_ أن يصير إلى الذي يربح دائمًا! وأن هذه النظرية في طريقها للتحقق الكامل، فإن معظم مال الأرض الآن يملكه \_ ملكًا حقيقيًا \_ بضعة ألوف! أما جميع الملاك وأصحاب المصانع الذين يستدينون من البنوك، والعمال، وغيرهم، فهم ليسوا سوى أجراء يعملون لحساب أصحاب المال، ويجني شمرة كدهم أولئك الألوف!

وليس هذا وحده هو كل ما للربا من جريرة. فإن قيام النظام الاقتصادي على الأساس الربوي يجعل العلاقة بين أصحاب الأموال وبين العاملين في التجارة

والصناعة علاقة مقامرة ومشاكسة مستمرة. فإن المرابي يجتهد في الحصول على أكبر فائدة، ومن ثم يمسك المال حتى يزيد اضطرار التجارة والصناعة إليه فيرتفع سعر الفائدة؛ ويظل يرفع السعر حتى يجد العاملون في التجارة والصناعة أنه لا فائدة لهم من استخدام هذا المال، لأنه لا يدر عليهم ما يوفون به الفائدة ويفضل لهم منه شيء.. عندئذ ينكمش حجم المال المستخدم في هـذه المجالات التي تشتغل فيها الملايين؛ وتنضيق المصانع دائرة إنتاجها، ويتعطل العمال، فتقل القدرة على الشراء، وعندما يصل الأمر إلى هذا الحد، ويجد المرابون أن الطلب على المال قد نقص أو توقف، يعودون إلى خفض سعر الفائدة اضطرارًا. فيقبل عليه العاملون في الصناعة والتجارة من جديد، وتعود دورة الحياة إلى الرخاء.. وهكذا دواليك تقع الأزمات الاقتصادية الدورية العالمية. ويظل البشر هكذا يدورون فيها كالسائمة!

ثم إن جميع المستهلكين يؤدون ضريبة غير مباشرة للمرابين، فإن أصحاب الصناعات والتجار لا يدفعون فائدة الأموال التي يقترضونها بالربا إلا مس جيوب المستهلكين، فهم يزيدونها في أثمان السلع الاستهلاكية فيتوزع عبؤها على أهل الأرض لتدخل في جيوب المرابين في النهاية. أما الديون التي تقترضها الحكومات من بيوت المال لتقوم بالإصلاحات والمشروعات العمرانية فإن رعاياها هم الذين يؤدون فائدتها للبيوت الربوية كذلك. إذ إن هذه الحكومات تضطر إلى زيادة الضرائب المختلفة لتسدد منها هذه الديون وفوائدها، وبذلك يشترك كل فرد في دفع هذه الجزية للمرابين في فياية المطاف.. وقلها ينتهي الأمر عند هذا الحد، ولا

يكون الاستعمار هو نهاية الديون.. ثم تكون الحروب بسبب الاستعمار!

ونحن هنا لا نستقصي كل عيوب النظام الربوي، فهذا مجاله بحث مستقل، فنكتفي بهذا القدر لنخلص منه إلى تنبيه من يريدون أن يكونوا مسلمين إلى جملة حقائق أساسية بصدد كراهية الإسلام للنظام الربوي المقيت:

الحقيقة الأولى: التي يجب أن تكون مستيقنة في نفوسهم أنه لا إسلام مع قيام نظام ربوي في مكان.

وكل ما يمكن أن يقوله أصحاب الفتاوى من رجال الدين أو غيرهم سوى هذا، دجل وخداع، فأساس التصور الإسلامي - كما بينا \_ يصطدم اصطدامًا مباشرًا بالنظام الربوي، ونتائجه العملية في حياة الناس وتصوراتهم وأخلاقهم.

الحقيقة الثانية: أن النظام الربوي بلاء على الإنسانية - لا في إيهانها وأخلاقها وتصورها للحياة فحسب - بل كذلك في صميم حياتها الاقتصادية والعملية، وأنه أبشع نظام يَمْحَق سعادة البشرية تحقّا، ويعطل نموها الإنساني المتوازن، على الرغم من الطلاء الظاهري الخدّاع الذي يبدو كأنه مساعدة من هذا النظام للنمو الاقتصادي العام!

الحقيقة الثالثة: أن النظام الأخلاقي والنظام العملي في الإسلام مترابطان تمامًا، وأن الإنسان في كل تصرفاته مرتبط بعهد الاستخلاف وشرطه، وأنه مختبر ومبتلى وممتحن في كل نشاط يقوم به في حياته، ومحاسب عليه في آخرته، فليس هناك نظام أخلاقي وحده، ونظام عملي وحده، وإنها هما معا يؤلفان نشاط الإنسان، وكلاهما عبادة يؤجر عليها إن أحسن، وإثم يؤاخذ عليه

إن أساء. وأن الاقتصاد الإسلامي الناجح لا يقوم بغير أخلاق، وأن الأخلاق ليست نافلة يمكن الاستغناء عنها ثم تنجح حياة الناس العملية.

الحقيقة الرابعة: أن التعامل الربوي لا يمكن إلا أن يفسد ضمير الفرد وخلقه، وشعوره تجاه أخيه في الجماعة؛ وإلا أن يفسد حياة الجماعة البشرية وتـضامنها بما يبثه من روح الشره والطمع والأثرة والمخاتلة والمقامرة بصفة عامة، أما في العصر الحديث فإنـه يعـد الدافع الأول لتوجيه رأس المال إلى أحط وجوه الاستثمار، كي يستطيع رأس المال المستدان بالربا أن يربح ربحًا مضمونًا، فيؤدي الفائدة الربوية ويفضل منه شيء للمستدين. ومن ثم فهو الدافع المباشر لاستثمار المال في الأفلام القذرة والصحافة القذرة والمراقص والملاهي والرقيق الأبيض وسائر الحرف والاتجاهات التي تحطم أخلاق البشرية تحطيمًا.. والمال المستدان بالربا ليس همه أن ينشئ أنفع المشروعات للبشرية؛ بـل همه أن ينشئ أكثرها ربحًا. ولو كان الربح إنها يجيء من استثارة أحط الغرائز وأقذر الميول.. وهذا هـو المشاهد اليوم في أنحاء الأرض. وسببه الأول هو التعامل الربوي!

الحقيقة الخامسة: أن الإسلام نظام متكامل، فه و حين يحرم التعامل الربوي يقيم نظمه كلها على أساس الاستغناء عن الحاجة إليه؛ وينظم جوانب الحياة الاجتماعية بحيث تنتفي منها الحاجة إلى هذا النوع من التعامل، بدون مساس بالنمو الاقتصادي والاجتماعي والإنساني المطرد.

الحقيقة السادسة: أن الإسلام \_ حين يتاح له أن

ينظم الحياة وفق تصوره ومنهجه الخاص ـ لن يحتاج عند إلغاء التعامل الربوي، إلى إلغاء المؤسسات والأجهزة اللازمة لنمو الحياة الاقتصادية العصرية نموها الطبيعي السليم.

ولكنه فقط سيطهرها من لوثة الربا ودنسه، ثم يتركها تعمل وفق قواعد أخرى سليمة. وفي أول هذه المؤسسات والأجهزة: المصارف والشركات وما إليها من مؤسسات الاقتصاد الحديث.

الحقيقة السابعة: \_ وهي الأهم \_ ضرورة اعتقاد من يريد أن يكون مسلمًا، بأن هناك استحالة اعتقادية في أن يحرم الله أمرًا لا تقوم الحياة البشرية ولا تتقدم بدونـه! كما أن هناك استحالة اعتقادية كذلك في أن يكون هناك أمر خبيث ويكون في الوقت ذاته حتميا لقيام الحياة وتقدمها.. فالله سبحانه هـ و خالق هـ ذه الحياة، وهـ و مستخلف الإنسان فيها؛ وهو الآمر بتنميتها وترقيتها؛ وهو المريد لهذا كله الموفق إليه. فهنـاك اسـتحالة إذن في تصور المسلم أن يكون فيها حرمه الله شيء لا تقوم الحياة البشرية ولا تتقدم بدونه. وأن يكون هناك شيء خبيث هو حتمي لقيام الحياة ورقيها، وإنها هو سوء التصور، وسوء الفهم والدعاية المسمومة الخبيثة الطاغية التي دأبت أجيالًا على بث فكرة: أن الربا ضرورة للنمو الاقتصادي والعمراني، وأن النظام الربوي هـو النظام الطبيعي. وبث هذا التصور الخادع في مناهل الثقافة العامة، ومنابع المعرفة الإنسانية في مشارق الأرض ومغاربها، ثم قيام الحياة الحديثة على هذا الأساس فعـلًا بسعي بيوت المال والمرابين، وصعوبة تصور قيامها على أساس آخر، وهمي صعوبة تنشأ أولًا من عدم

الإيهان، كما تنشأ ثانيًا من ضعف التفكير وعجزه عن التحرر من ذلك الوهم الذي اجتهد المرابون في بثه وتمكينه لما لهم من قدرة على التوجيه، وملكية للنفوذ داخل الحكومات العالمية، وملكية لأدوات الإعلام العامة والخاصة.

الحقيقة الثامنة: أن استحالة قيام الاقتصاد العالمي اليوم وغدًا على أساس غير الأساس الربوي.. ليست سوى خرافة، أو هي أكذوبة ضخمة تعيش؛ لأن الأجهزة التي يستخدمها أصحاب المصلحة في بقائها أجهزة ضخمة فعلًا! وأنه حين تصح النية، وتعزم البشرية \_أو تعزم الأمة المسلمة \_أن تسترد حريتها من قبضة العصابات الربوية العالمية، وتريد لنفسها الخير والسعادة والبركة مع نظافة الخلق وطهارة المجتمع، فإن المجال مفتوح لإقامة النظام الآخر الرشيد، الذي أراده الله تعالى للبشرية، والذي طبق فعلًا، ونمت الحياة في ظله فعلًا؛ وما تزال قابلة للنمو تحت إشرافه وفي ظلاله لو عقل الناس ورشدوا(١) ها!

## ثَالثًا. جزاء من يتعامل بالربا في الدنيا والآخرة:

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ النَّي الْمُ النَّي الْمُ النَّي الْمُ النَّم النَّهُ النَّم النَّه النَّم النَّهُ النَّم النَّهُ النَّم النَم النَّم النَّم

وأريد بالذين يأكلون الربا هنا من كان على دين الجاهلية؛ لأن هذا الوعيد والتشنيع لا يناسب إلَّا

في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٣١٨:
 ٣٢٣.

இ في "المقاصد الشرعية لتحريم الربا" طالع: الوجه الخامس،
 من الشبهة الحادية والعشرين، من الجزء الثالث عشر (العبادات والمعاملات الاقتصادية).

التوجُّه إليهم؛ لأنَّ ذلك من جملة أحوال كفرهم وهم لا يَرْعَوُون عنها ما داموا على كفرهم، أما المسلمون فسبق لهم تشريع بتحريم الربا بقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرّبَوّا أَضَعَنْ مُضَعَفًا مُضَعَفَة ﴾ اللّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرّبَوّا أَضَعَنْ مُضَعَفَة به (الله عمران: ١٣٠)، وهم لا يقولون: ﴿ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ الرّبَوْا ﴾ (البقرة: ٢٧٥)، فجعل الله هذا الوعيد من جملة أصناف العذاب خاصًا للكافرين لأجل ما تفرّع عن كفرهم من وضع الربا.

وتقدم ذلك كلّه إنكارُ القرآن على أهل الجاهلية إعطاءهم الربا، وهو من أول ما نعاه القرآن عليهم في مكة، فقد جاء في سورة الروم: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبَا لِيَرْبُوا فِي النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رَكُومِ لِيَرْبُوا فِي النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رَكُومِ لِيَرْبُوا فِي النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رَكُومِ لِيَرْبُوا فِي النَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ المُضْعِفُونَ اللَّ الروم) وَهِ وَطاب للمشركين لأنّ السورة مكية ولأنَّ بعد الآية قولُه: ﴿ اللهُ اللّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَ يُمِيتُكُمُ مِن شَيْعً اللّذِي خَلَقَكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً شَعْرَ فَعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً شَعْرَ فَعَلَ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً شَعْرَ فَعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً شَعْرَ فَعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً شَعْرَ فَعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْعً فَى الروم).

ومن عادات القرآن الكريم أن يذكر أحوال الكفّار إغلاظًا عليهم، وتعريضًا بتخويف المسلمين، ليكرّه اليهم أحوال أهل الكفر. وقد قال ابن عباس: كلُّ ما جاء في القرآن من ذمّ أحوال الكفار فمراد منه أيضًا تخذير المسلمين من مثله في الإسلام، ولذلك قال على:

﴿ وَمَنْ عَادَفَأُولَتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلُّ كُفّارٍ أَثِيمٍ ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلُّ كُفّارٍ أَثِيمٍ ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلُّ كُفّارٍ أَثِيمٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللّهُ لا يُحِبُ كُلُّ كُفّارٍ أَثِيمٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

ثم عطف إلى خطاب المسلمين فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَامَنُوا اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

بعضهم فتن بقول الكفار: إنّم البيع مثل الربا أو لعلّ بعضهم فتن بقول الكفار: إنّم البيع مثل الربا. فكانت آية سورة آل عمران مبدأ التحريم، وكانت هذه الآية إغلاق باب المعذرة في أكل الربا وبيانًا لكيفية تدارك ما سلف منه.

والربا يقع على وجهين:

أحدهما: السلف بزيادة على ما يعطيه المسلف.

والثاني: السلف بدون زيادة إلى أجل، يعني فإذا لم يوف المستسلف أداء الدين عند الأجل كان عليه أن يزيد فيه زيادة يتفقان عليها عند حلول كل أجل.

وقوله: ﴿ لَا يَعُومُونَ ﴾ (البقرة: ٢٧٥) معناه: لا يقومون يوم يقوم الناس لرب العالمين إلَّا كما يقوم الذي يتخبَّطه الشيطان، أي: إلَّا قيامًا كقيام الذي يتخبَّطه الشيطان، أق معناه: أنّ حرصهم ونشاطهم في معاملات الربا كقيام المجنون تشنيعًا لجشعهم... ويجوز على هذا أن يكون المعنى تشبيه ما يعجب الناس من استقامة حالهم، وقوة تجارتهم، بها يظهر من حال الذي يتخبّطه الشيطان حتى تخاله قويًّا سريع الحركة، مع أنّه لا يملك لنفسه شيئًا. فالآية على المعنى الأول وعيد لهم بابتداء تعذيبهم من وقت القيام للحساب إلى أن يدخلوا النار، وهذا هو الظاهر وهو المناسب لقوله: ﴿ وَلِكَ بِأَنّهُمْ قَالُوا أُ إِنّهَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ الرّبُوا ﴾ (البقرة: ٢٧٥)، وهي على المعنى الثاني تشنيع، أو توعّد بسوء الحال في وهي على المعنى الثاني تشنيع، أو توعّد بسوء الحال في الدنيا ولُقِيِّ المتاعب ومرارة الحياة تحت صورة يخالها الرائي مستقيمة.

والذي يتخبّطه الشيطان هو المجنون الذي أصابه الصرع، فيضطرب به اضطرابات، ويسقط على الأرض

إذا أراد القيام، فلما شبهت الهيأة بالهيأة جيء في لفظ الهيأة المشبه بها(١).

ثم قال تعالى: ﴿ فَمَن جَآءَهُۥ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِۦ فَأَنَّهَىٰ فَلَهُۥ مَا سَلَفَ ﴾ (البقرة: ٢٧٥)، أي: فمن بلغه تحريم الله تعالى للربا، ونهيه عنه فترك الربا فورًا، بـلا تـراخِ ولا تـردُّد، انتهاء عما نهى الله عنه، فله ما كان أخذه فيما سلف من الربا لا يكلف رده إلى من أخذه منهم، بـل يكتفي منـه بأن لا يضاعف عليهم بعد البلاغ شيئًا: ﴿ وَأَمْرُهُ وَإِلَى اللَّهِ ﴾ (البقرة: ٧٧٥) يحكم فيه بعدله، ومن العدل أن لا يؤاخذ بها يأكل من الربا قبل التحريم وبلوغه الموعظة من ربه، ولكن العبارة تشعر بأن إباحة أكل ما سلف رخصة للضرورة، وترمي إلى أن رد ما أخذه من قبل النهي إلى أربابه الذين أخذ منهم من أقل العزائم، ألم تَرَ أنه عبر عن إباحة ما سلف باللام ولم يقل كما قــال بعــد ذكر كفارة صيد المحرم ﴿ عَفَا أَللَّهُ عَمَّا سَلَفَ ﴾ (المائدة: ٩٥)، وأنه عقب هـذه الإباحـة بإيهـام الجـزاء وجعلـه إلى الله تعالى، والمعهود في أسلوبه أن يـصل مثـل ذلـك بـذكر المغفرة والرحمة، كما قال في آخر آية محرمات النساء: ﴿ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ٣ ﴾ (النساء)، أباح أكل ما سلف قبل التحريم وأبهم جزاء آكله لعله يغص بأكل ما في يده منه فيرده إلى صاحبه، ولكنه صرح بأشد الوعيـد على من أكل شيئًا بعد النهي، فقال: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَلْبُ ٱلنَّارِ مُمَّ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّ ﴾ (البقرة)؛

صحيح: أخرجه أحمد في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن مسعود الله (٣٧٥٤)، وأبو يعلى في مسنده (٨/ ٤٥٦) برقم (٤٠٤)، وصححه الأرنؤوط في تعليقه على المسند.

أي: ومن عاد إلى ما كان من الربا المحرم بعد تحريمه فأولئك البعداء عن الاتعاظ بموعظة رجم الذي لا ينهاهم إلا عما يضر بهم في أفرادهم أو جميعهم أهل النار الذين يلازمونها كما يلازم الصاحب صاحبه فيكون خالدين فيها.

ثم بيَّن الله تعالى الفرق بين الربا والصدقة، إذ جاء الكلام عنه بعد الكلام عنها وبيان أثرها فقال: ويم عنه ألك المربا فقال أربَوا وَيُرْبِي الصَكَدَقَتِ الله البقرة: ٢٧٦)، فسَّروا مَعْق الله الربا بإذهاب بركته وإهلاكه، أو هلاك المال الذي يدخل فيه، وقد اشتهر هذا حتى عرفه العامة، فهم يذكرون دائها ما يحفظون من أخبار آكلي الربا الذين ذهبت أموالهم وخربت بيوتهم، وفي حديث ابن مسعود الله أن رسول الله الله قال: "الربا وإن كثر فإن عاقبته تصير إلى قل" (٢).

وقال الضحاك إن هذا المحق في الآخرة، أن يبطل ما يكون منه مما يتوقع نفعه، فلا يبقى لأهله منه شيء، وقال الأستاذ الإمام: ليس المراد بهذا المحق محق الزيادة في المال فإن هذا مكابرة للمشاهدة والأخبار، وإنها المراد ما يلاقي المرابي من عداوة الناس، وما يصاب به في نفسه من الوساوس وغيرها، أما عداوة الناس فمن حيث هو عدو المحتاجين وبغيض المعوزين، وقد تقضي العداوة والبغضاء إلى مفاسد ومضرات، واعتداء على الأموال والأنفس والثمرات، وقد ظهر أثر ذلك في الأمم التي فشا فيها الربا، إذ قام الفقراء فيها يعادون

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٣، ص٨٢ بتصرف.

الأغنياء، ويتألب العهال عليهم حتى صارت هذه المسألة أعقد المسائل عندهم، وأما ما يصاب به في نفسه من الوساوس والأوهام فهو ما لا يعرفه إلا من راقب هؤلاء العابدين للهال وبلا أخبارهم، ولا أذكر عنه مثالًا على ذلك وما الأمثال فيه بقليلة؛ فمنهم من يشغله المال عن طعامه وشرابه وعن أهله وولده حتى يقصِّر في حق نفسه وحقوقهم تقصيرا يُفْضي إلى الخسر أو المهانة والذل، ومنهم من يركب لذلك الصعب ويقتحم والخطر حتى يكون من الهالكين.

والمراد بمحق الربا محو ما يطلب الناس بزيادة المال من اللذة وبسطة العيش والجاه والمكانـة وزيـادة الربـا تذهب بذلك لاشتغال المرابي غالبا عن اللـذة وخفـض المعيشة بولهه في ماله، ولمقت الناس إياه وكراهتهم لـه، وأما إرباء الصدقات فهو زيادة فائدتها وثمرتها في الدنيا وأجرها في الآخرة ومضاعفة الله إياها "فمعنى" يمحق الله الربا ويربي الصدقات أن سنته قضت في عابـــد المـــال الذي لا يرحم معوزًا ولا ينظر معسرًا إلا بـمال يأخــذه ربا بدون مقابل أن يكون محرومًا من الثمرة الشريفة للشروة وهمي كون صاحبها ناعمًا عزيازًا شريفًا عندالناس، لكونه مصدرًا لخيرهم والتفضل عليهم وإعانتهم على زمنهم، كما يكون محرومًا في الآخرة من ثواب المال فهو في عدم انتفاعه بماليه هذا الضرب من الانتفاع كمن محق مالـه وهلـك، وقـضت سُنَّته في المتصدق أن يكون انتفاعه بماله أكبر من مالـه، وفي حـديث أبي هريـرة ١ أن النبـي على قـال: "من تصدَّق بعَدْل غَرَة (١) من كَسْب طيِّب، ولا يقبل الله

١. عَدْل غَرُة: أي بمقدار قيمتها.

إلا الطيب، وإن الله تعالى يتقبلها بيمينه ثم يربيها لصاحبها كما يربي أحدكم فَلُوَّه (٢)، حتى تكون مثل الجبل"(٢).

والحديث من باب التمثيل كما هو ظاهر، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ كَفّارِ أَثِيمٍ ﴿ البقرة)، قالوا: لا يحب: لا يرضى، والكَفّار: المستحل للربا، والأثيم: المقيم على الإثم، وإن حب الله للعبد شأن من شئونه يعرف باستعمال العبد إتمام حكم الله في صلاح عباده ونفي هذا الحب يعرف بضد ذلك.

والكَفَّار هنا هو المتهادي على كفر أنعام الله عليه بالمال؛ إذ لا ينفق منه في سبيله، ولا يواسي به المحتاجين من عباده، والأثيم هو الذي جعل المال آلة لجذب ما في أيدي الناس إلى يده، فافترض إعسارهم لاستغلال اضطرارهم (1).

ثم قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ الْمَثُواُ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا مَثُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا مِنَا اللَّهِ مِنَ ٱلرِّبَوَا إِن كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴿ فَا فَإِن لَمَ مَقْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ \* وَإِن تُبَتَّمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ آمَوَ لِكُمْ لَا مَثْنَا لِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا قُلْمَا لِمِنْ إِلَيْ اللَّهِ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عُلَيْكُمْ مُونَا اللَّهُ وَلَا عُلْمَا لَا عَلَيْكُمْ وَلَا عُلْمُونَ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا يُعْلِمُونَ وَلَا تُعْلِمُونَ وَلَا تُعْلِمُونَ وَلَا تُعْلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَا تُطْلِمُ وَلِهُ اللَّهِ مِنْ مُنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ فَالْمُونَا وَلَا اللَّهُ فَا لَوْلِمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَلَا تُعْلِمُ لَهُ مُنْ اللَّهُ مُونُ اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَالْمُعُمْ فَا لَا عَلَيْكُمْ لِمُ اللّهُ مِنْ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُنْ الْمُونَالِكُمُ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُونَا لَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ فَالْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِمُ لِلْمُ لِلْمُولِ لِلْمُ لِلِلْمُ لِلْمُ لِلْم

ويُعلِّق الأستاذ سيد قطب صاحب "الظلال" على هذه الآية قائلًا: "إن النص يعلق إيهان الذين آمنوا على ترك ما بقي من الربا، فأما الـذي سلف فـأمره إلى الله،

٢. الفَلُوُّ: هو المُهْر أول ما يُولد.

٣. أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب لا يقبل الله صدقة من غلول ولا يقبل إلا من كسب طيب (١٣٤٤)، ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها (٢٣٨٩)، واللفظ للبخاري.

قسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۳، ص۹۷: ۱۰۱ بتصرف.

وبذلك تجنب الإسلام إحداث هزة اقتصادية واجتماعية ضخمة لـو جعـل لتـشريعة أثـرًا رجعيًّا، فهـذه صـفة الترغيب وإلى جوارها صفة الترهيب، الترهيب الذي يزلزل القلـوب، ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى (البقرة: ٢٧٩) حرب من الله ورسوله تواجهها النفس البشرية، حرب رهيبة معروفة المصير، مقـررة العاقبة، فأين الإنسان الضعيف من تلك القوة الساحقة الماحقة؟! ولقد أمر رسول الله ﷺ عامله على مكة بعد نزول هذه الآيات التي نزلت متأخرة أن يحارب آل المغيرة هناك إذا لم يكفوا عن التعامل الربوي، وقـ د أمر ﷺ في خطبته يـ وم فـتح مكـة بوضع كـل ربـا في الجاهلية \_ وأوله ربا عمه العباس \_ عن كاهـل المدينين الذي ظلوا يحملونه إلى ما بعد الإسلام بفترة طويلة حتى نضج المجتمع المسلم، واستقرت قواعده، وحان أن ينتقل نظامه الاقتصادي كله من قاعدة الربا الوبيئة، وقـال النبـي ﷺ في هـذه الخطبـة: "وربــا الجاهلية موضوع، وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب.. " (١). ولم يأمرهم بردِّ الزيادات التي سبق لهم أخذها في حالة الجاهلية.

فالإمام مكلّف حين يقوم المجتمع الإسلامي - أن يحارب النين يصرون على قاعدة النظام الربوي، ويعتون عن أمر الله تعالى، ولو أعلنوا أنهم مسلمون. كما حارب أبو بكر الصديق شهمانعي الزكاة، مع شهادتهم أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقامتهم للصلاة، فليس مسلمًا من يأبى طاعة شريعة

الله، ولا ينفذها في واقع الحياة!

على أن الإيذان بالحرب من الله ورسوله أعم من القتال بالسيف والمدفع من الإمام. فهذه الحرب معلنة \_كما قال أصدق القائلين \_على كل مجتمع يجعل الربا قاعدة نظامه الاقتـصادي والاجتماعـي. هـذه الحـرب معلنة في صورتها الشاملة الداهمة الغامرة، وهي حرب على الأعصاب والقلوب، وحرب على البركة والرخاء، وحرب على السعادة والطمأنينة. حرب يسلط الله فيها بعض العصاة لنظامه ومنهجه على بعض. حرب المطاردة والمشاكسة. حرب الغبن والظلم. حرب القلق والخوف.. وأخيرًا حرب السلاح بين الأمم والجيوش والدول. الحرب الـساحقة الماحقـة التـي تقـوم وتنـشأ من جراء النظام الربوي المقيت. فالمرابون أصحاب رءوس الأموال العالمية هم النين يوقدون هذه الحروب مباشرة أو عن طريق غير مباشر. وهم يلقون شباكهم فتقع فيها الشركات والصناعات. ثم تقع فيها الشعوب والحكومات. ثم يتزاحمون على الفرائس فتقوم الحرب! أو يزحفون وراء أموالهم بقوة حكوماتهم وجيوشها فتقوم الحرب! أو يثقل عبء الضرائب والتكاليف لسداد فوائد ديونهم، فيعم الفقر والسخط بين الكادحين والمنتجين، فيفتحون قلوبهم للدعوات الهدامة فتقوم الحرب! وأيسر ما يقع \_ إن لم يقع هذا كله \_ هو خراب النفوس، وانهيار الأخلاق، وانطلاق سعار الشهوات، وتحطم الكيان البشري من أساسه، وتدميره بها لا تبلغه أفظع الحروب الذَّرِّية المُرْعِبة!

إنها الحرب المشبوبة دائمًا، وقد أعلنها الله على المتعاملين بالربا.. وهي مسعرة الآن؛ تأكل الأخضر

١. أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ
 ٣٠٠٩).

واليابس في حياة البشرية الضالة؛ وهي غافلة تحسب أنها تكسب وتتقدم كليا رأت تبلال الإنتاج المادي الذي تخرجه المصانع.. وكانت هذه البتلال حرِيَّة بأن تسعد البشر لو أنها نشأت من منبت زكي طاهر؛ ولكنها وهي تخرج من منبع الربا الملوث ـ لا تمثل سوى ركام يخنق أنفاس البشرية، ويسحقها سحقًا؛ في حين تجلس فوقه شرذمة المرابين العالمين، لا تحس آلام البشرية المسحوقة تحت هذا الركام الملعون!

لقد دعا الإسلام الجماعة المسلمة الأولى \_ ولا يـزال يدعو البشرية كلها \_ إلى المَشرع الطاهر النظيف، و إلى التوبة من الإثم والخطيئة والمنهج الوبيء، فقال تعالى: ﴿ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُبُوسُ أَمْوَلِكُمُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴿ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ البَقِرَاكُمُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا لَكُولِكُمُ اللَّهُ وَالبَقِرَةُ).

فهي التوبة عن خطيئة، إنها خطيئة الجاهلية، الجاهلية التي لا تتعلق بزمان دون زمان، ولا نظام دون نظام.. إنها هي الانحراف عن شريعة الله تبارك وتعالى ومنهجه متى كان وحيث كان.. خطيئة تنشئ آثارها في مشاعر الأفراد وفي أخلاقهم وفي تصورهم للحياة، وتنشئ آثارها في حياة الجهاعة وارتباطاتها العامة. وتنشئ آثارها في الحياة البشرية كلها، وفي نموها وتنشئ آثارها في الحياة البشرية كلها، وفي نموها الاقتصادي ذاته، ولو حسب المخدوعون بدعاية المرابين، إنها وحدها الأساس الصالح للنمو الاقتصادي!

واسترداد رأس المال مجرَّدًا عدالة لا يظلم فيها دائن ولا مدين.. فأما تنمية المال فلها وسائلها الأخرى البريئة النظيفة. لها وسيلة الجهد الفردي، ووسيلة المشاركة على طريقة المضاربة وهي إعطاء المال لمن يعمل

فيه، ومقاسمته الربح والخسارة، ووسيلة الشركات التي تطرح أسهمها مباشرة في السوق - بدون سندات تأسيس تستأثر بمعظم الربح - وتناول الأرباح الحلال من هذا الوجه، ووسيلة إيداعها في المصارف بدون فائدة - على أن تساهم بها المصارف في المشركات والصناعات والأعمال التجارية مباشرة أو غير مباشرة والصناعات والأعمال التجارية مباشرة أو غير مباشرة الربح على نظام معين أو الخسارة إذا فرض ووقعت. وللمصارف أن تتناول قدرًا معينًا من الأجر في نظير إدارتها لهذه الأموال.. ووسائل أخرى كثيرة ليس هنا القلوب، وتصح النيات على ورود المورد النظيف الطاهر، وتجنب المورد العفن النتن الآسن (۱)!

# رابعًا. علاج الإعسار في الإنظار إلى ميسرة وليس في الربا الذي يزيد تفاقم المشكلة:

ويكمل السياق الأحكام المتعلقة بالدين في حالة الإعسار.. فليس السبيل هو ربا النسيئة: بالتأجيل مقابل الزيادة.. ولكنه هو الإنظار إلى ميسرة. والتحبيب في التصدق به لمن يريد مزيدًا من الخير أوفى وأعلى: ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَنْ تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَلَهُ وَإِنْ كَانَ دُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَنْ تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَلَهُ البقرة).

إنها السهاحة الندية التي يحملها الإسلام للبشرية. إنه الظل الظليل الذي تأوي إليه البشرية المتعبة في هجير الأثرة والشح والطمع والتكالب والسعار، إنها الرحمة للدائن والمدين وللمجتمع الذي يظل الجميع!

أ. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٣٣٠:
 ٣٣٢.

ونحن نعرف أن هـذه الكلمات لا تـؤدي مفهومًا معقولًا في عقول المناكيد الناشئين في هجير الجاهلية المادية الحاضرة! وأن مذاقها الحلو لا طعم له في حسهم المتحجر البليد! \_ وبخاصة وحوش المرابين سواء كانوا أفرادًا قابعين في زوايا الأرض يتلمظون للفرائس من المحاويج والمنكوبين اللذين تحل بهم المصائب فيحتاجون للمال والطعام والكساء والدواء أو لدفن موتاهم في بعض الأحيان، فلا يجدون في هذا العالم المادي الكز الضنين الشحيح من يمد لهم يد المعونة البيضاء؛ فيلجئون مرغمين إلى أوكار الوحوش، فرائس سهلة تسعى إلى الفخاخ بأقدامها، تدفعها الحاجة وتزجيها الضرورة! سواء كانوا أفرادا هكـذا أو كـانوا في صورة بيوت مالية ومصارف ربوية. فكلهم سواء. غير أن هؤلاء يجلسون في المكاتب الفخمة على المقاعد المريحة؛ ووراءهم ركام من النظريات الاقتصادية، والمؤلفات العلمية، والأساتذة والمعاهد والجامعات، والتــشريعات والقــوانين، والــشرطة والمحـاكم والجيوش.. كلها قائمة لتبرير جريمتهم وحمايتها، وأخذ من يجرؤ على التلكؤ في رد الفائدة الربوية إلى خزائنهم باسم القانون!!

نحن نعرف أن هذه الكلمات لا تصل إلى تلك القلوب.. ولكنا نعرف أنها الحق، ونشق أن سعادة البشرية مرهونة بالاستماع إليها والأخذ بها: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِلَى مَيْسَرَةً وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلّه وَالله وَالله و

إن المعسر \_ في الإسلام \_ لا يطارد من صاحب الدين، أو من القانون والمحاكم، إنها ينظر حتى يوسر..

ثم إن المجتمع المسلم لا يترك هذا المعسر وعليه دين، فالله يدعو صاحب الدين أن يتصدق بدينه \_ إن تطوع بهذا الخير. وهو خير لنفسه كها هو خير للمدين، وهو خير للجهاعة كلها ولحياتها المتكافلة، لو كان يعلم ما يعلمه الله من سريرة هذا الأمر!

ذلك أن إبطال الربا يفقد شطرًا كبيرًا من حكمته إذا كان الدائن سيروح يضايق المدين، ويضيق عليه الخناق. وهو معسر لا يملك السداد، فهنا كان الأمر \_ في صورة شرط وجواب \_ بالانتظار حتى يوسر ويقدر على الوفاء، وكان بجانبه التحبيب في التصدق بالدين كله أو بعضه عند الإعسار.

على أن النصوص الأخرى تجعل لهذا المدين المعسر حياته، حظًّا من مصارف الزكاة، ليؤدي دينه، وييسر حياته، قال عَلَّذ: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ وَالْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْعَنْرِمِينَ وَفِي عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْعَنْرِمِينَ وَفِي سَيِيلِ اللّهِ وَابّنِ السّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمُ صَبِيلِ اللّهِ وَابّنِ السّبِيلِ فَريضَةً مِن اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمُ صَبِيلِ اللّهِ وَابّنِ السّبِيلِ فَريضَةً مِن اللهِ وَاللّهُ عَلِيمُ اللهِ وَالله عَلَيم الله وعلى الله الله الله الله الله وقائم وعلى لذائدهم، الذين لم ينفقوا ديونهم على شهواتهم وعلى لذائدهم، إنها أنفقوها في الطيب النظيف، ثم قعدت بهم الظروف عن سدادها!

واليوم الذي يرجعون فيه إلى الله، ثم توفى كل نفس ما كسبت يوم عسير، له في القلب المؤمن وقع؛ ومشهده

حاضر في ضمير المؤمن، وله في ضمير المؤمن هول، والوقوف بين يدي الله في هذا اليوم خاطر يزلزل الكيان!

وهو تعقيب يتناسق مع جو المعاملات. جو الأخذ والعطاء، جو الكسب والجزاء.. إنه التصفية الكبرى للماضي جميعه بكل ما فيه. والقضاء الأخير في الماضي بين كل من فيه، فها أجدر القلب المؤمن أن يخشاه وأن يتوقاه.

إن التقوى هي الحارس القابع في أعماق الضمير؛ يقيمه الإسلام هناك لا يملك القلب فرارًا منه لأنه في الأعماق هناك!

إنه الإسلام.. النظام القوي.. الحلم الندي الممثل في واقع أرضي.. رحمة الله بالبشر. وتكريم الله للإنسان. والخير الذي تشرد عنه البشرية؛ ويصدها عنه أعداء الله وأعداء الإنسان (1)!

#### الخلاصة:

- البيع مبادلة مال بهال على سبيل التراضي، أو نقل مال بعوض على الوجه المأذون فيه بألا يكون منهيًا عنه، والربا: الزيادة على رأس المال قلت أو كثرت، سواء أكانت في القرض أو في البيع.
- الربا محرم في جميع الأديان السماوية (الإسلام، اليهودية، النصرانية) ومن علة تحريمه: أنه يسبب العداوة بين الأفراد، ويقضي على روح التعاون والتكامل بينهم، كما أنه يؤدي إلى خلق طبقة مترفة بين المجتمع تنمو على حساب غيرها بلا جهد منها، ويرجع إليها الحصيلة الحقيقية من جهد البشرية.

- وقد ذُكر لحكمة تحريم الربا أسباب كثيرة؛ منها على سبيل المثال:
- أن فيه أخذ مال الغير بغير عوض، وأورد عليه ما تقدم في الفرق بينه وبين البيع، وهو فرق غير وجيه.
- أن في تعاطي الربا ما يمنع الناس من اقتحام مشاق الاشتغال في الاكتساب؛ لأنه إذا تعود صاحب المال أخذ الربا خف عنه اكتساب المعيشة، فإذا فشا في الناس أفضى إلى انقطاع منافع الخلق؛ لأن مصلحة العالم لا تنتظم إلا بالتجارة، والصناعة، والعمارة.
- أنه يفضي إلى انقطاع المعروف بين الناس بالقرض.
- أن الغالب في المقرض أن يكون غنيًا، وفي المستقرض أن يكون فقيرًا، فلو أبيح الربا لتمكن الغني من أخذ مال الضعيف.

## AND EVE

١. المرجع السابق، ص٣٣٢، ٣٣٣.

### الشبهة الثلاثون

## دعوى اليهود استحالة وقوع النسخ عقلا ونقلا وإنكارهم لجوازه (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

يدعي بعض اليهود استحالة وقوع النسخ عقلا ونقلا؛ ولذا فإنهم أنكروا نسخ أحكام التوراة، وجحدوا نبوة عيسى الني ومحمد الله وكمد الله وكانوا يقولون: إن محمدًا يأمر أصحابه اليوم بأمر، ثم ينهاهم عنه غدًا!

#### وجوه إبطال الشبهة:

- اليس في العقل ما يدل على امتناع النسخ، فالله
   هو المتصرف في خلقه، ويختبر عباده بالنسخ.
- ٢) في النسخ مراعاة مصالح الناس، ولـه حِكَـمٌ
   جليلة.
  - ٣) النسخ والبداء مختلفان.
- ٤) وجود النسخ في التوراة يردعلى اليهود
   ادعاءهم امتناع وقوعه وجوازه.

#### التفصيل:

# أولا. لا مانع عقلا من وقوع النسخ، والمولى سبحانه يختبر عباده به:

يتفق معظم المسلمين على جواز النسخ في أحكام الله ﷺ؛ لما له في ذلك من الحكمة البالغة، وقد أجمع السلف على وقوعه في الشريعة وجوازه، وأنكرت ذلك

طوائف من المتأخرين، ومن هؤلاء: أبو مسلم الأصبهاني المفسّر؛ حيث قال: لم يقع شيء من ذلك في الأصبهاني المفسّر؛ حيث قال: لم يقع شيء من ذلك في القرآن، وهو قول ضعيف مرذول مردود محجوج بإجماع السلف السابق على وقوعه في الشريعة، وقد أنكرت ذلك أيضًا طوائف من اليهود، وإنها الذي حملهم على البحث في مسألة النسخ هو الكفر والعناد؛ فإنه ليس في العقل ما يدل على امتناع النسخ في أحكام الله على؛ لأنه يحكم ما يشاء، كها أنه يفعل ما يريد؛ ولذا قال على: ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُسِهَا نَأْتِ عِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ نَعْلَمْ أَنَ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن مُلكُ السّمَونِ وَ الأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ مِن اللهِ اللهِ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ مَن دُونِ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مَن دُونِ اللهِ مَن دُونِ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مِن دُونِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَن دُونِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَن دُونِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ

فيرشد الله على عباده بهذا إلى أنه المتصرف في خلقه بها يشاء، فله الخلق والأمر، فكما خلقهم كما يشاء، ويُسعد من يشاء، ويُسعد من يشاء، ويُمرض من يشاء، ويُوفِق من يشاء، ويَخ ذُل من يشاء، كذلك يجكم في عباده بها يشاء، فيحلّ ما يشاء، ويحرِّ ما يشاء، ويبيح ما يشاء، ويحظر ما يشاء، وهو الذي يحكم ما يريد، لا معقب لحكمه، ولا يسأل عها يفعل وهم يُسألون، وهو سبحانه يختبر عباده وطاعتهم لرسله بالنسخ، فيأمر بالشيء لما فيه من المصلحة التي يعلمها على أمر ينهى عنه لما يعلمه على أن الطاعة في امتثال أمره واتباع رسله في تصديق ما أخبروا وامتثال ما أمروا، وترك ما عنه زجروا، فالله على قادر على أن يأتي بالآية المنسوخة، ولكنه يؤخر هذه ويبدل المحكمة قبل الآية المنسوخة، ولكنه يؤخر هذه ويبدل هذه بتلك، وهو عالم بالأول والآخر، ويعلم ما يصلح الناس في وقت، وما يصلحهم في الوقت الآخر، ويعلم

<sup>(\*)</sup> الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٠٦، ١٠٧، آل عمران/ ٩٣).

<sup>®</sup> في "وقوع النسخ في القرآن" طالع: الشبهة السابعة عشرة،

من الجزء الحادي عشر (سلامة القرآن الكريم).

أن الأليق بالناس والأنسب لهم في وقت ما أن يعملوا بكذا، وفي الوقت الآخر أن يعملوا بكذا، ألا ترى إلى الطبيب يذهب إليه المريض اليوم فيقول له الطبيب: لا تأكل اللحم ولا السمك ولا تشرب اللبن، وبعد يوم يأتيه المريض فيقول له الطبيب: كل اللحم واشرب يأتيه المريض فيقول له الطبيب: كل اللحم واشرب اللبن ولا تأكل السمك، وبعد مدَّة يرخص له في الأكل من كل ذلك، والمريض يُسلِّم ولا يعترض أدنى اعتراض، وخاصة إذا كان يعلم أن الطبيب ماهر حاذق ثقة، فيفعل ما يؤمر به دون تردد وبنفس هادئة مطمئنة، ولله المثل الأعلى في السهاوات والأرض وهو العزيز الحكيم.

وفي هذا المقام رد عظيم بليغ لكفر اليهود وتزييف شبهتهم \_ لعنهم الله \_ في دعوى استحالة النسخ، إما عقلًا كها زعمه بعضهم جهلًا وكفرًا، وإما نقلًا كها تُخرّصه آخرون منهم افتراء وإفكًا.

والآيات السابقة وإن كانت خبرًا وخطابًا من الله تعالى لنبيه على وجه الخبر عن عظمته، ففيها تكذيب لليهود الذين أنكروا نسخ أحكام التوراة، وجحدوا نبوة عيسى ومحمد عليها الصلاة السلام لمجيئها بها جاءا به من عند الله بتغيّر ما غير الله من حكم التوراة، فأخبرهم الله أن له ملك السهاوات والأرض وسلطانها، وأن الخلق أهل مملكته وطاعته وعليهم السمع والطاعة لأمره ونهيه، وأن له أمرهم بها يشاء، ونهيهم عها يشاء، ونسخ ما يشاء، وإقرار ما يشاء، وإنشاء ما يشاء.

# ثانيًا. في النسخ مراعاة مصالح الناس وله حكم جليلة: التعديل الجزئي وفق مقتضيات الأحوال \_ في فترة

والخطاب هذا للمؤمنين يحمل رائحة التحذير، ورائحة التذكير بأن الله هو وليهم وناصرهم وليس لهم من دونه ولي ولا نصير.. ولعل هذا كان بسبب انخداع بعضهم بحملة اليهود التضليلية؛ وبلبلة أفكارهم بحججهم الخادعة؛ وإقدامهم على توجيه أسئلة للرسول ولا تتفق مع الثقة واليقين. يدل على هذا ما جاء في الآية التالية من صريح التحذير والاستنكار: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَا شُهِلَ مُوسَىٰ مِن فَمَلُ وَمَن يَتَبَدِّلِ الْحَكْفَر بِالْإِيمَانِ فَقَد ضَلَّ سَوَاءَ مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدِّلِ الْحَكْفَر بِالْإِيمَانِ فَقَد ضَلَّ سَوَاءَ مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدِّلِ الْحَكْفَر بِالْإِيمَانِ فَقَد ضَلَّ سَوَاءَ السَيليلِ الله (البقرة).

فهو استنكار لتشبه بعض المؤمنين بقوم موسى في تعنتهم وطلبهم للبراهين والخوارق وإعناتهم لرسولهم كلما أمرهم بأمر أو أبلغهم بتكليف، على نحو ما حكى السياق عنهم في مواضع كثيرة.

وهو تحذير لهم من نهاية هذا الطريق، وهي الضلال، واستبدال الكفر بالإيمان، وهي النهاية التي صار إليها بنو إسرائيل، كما أنها هي النهاية التي يتمنى اليهود لـو قادوا إليها المسلمين(١)!

وقوله: ﴿ نَأْتِ جِغَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهِكَا ﴾ (البقرة: ١٠٦) جواب الشرط، وجعله جوابًا مشعر بأن هذين الحالين وهما النسخ والإنساء \_ أو النسء \_ لا يفارقان حالين، وهما الإتيان في وقت النسخ ووقت الإنساء بـشيء هـو خير من المنسوخ أو مثله أو خير من المنسى أو المنسوء أو

وقد أجملت جهة الخيرية والمثلية لتذهب نفس السامع كل مذهب ممكن فتجده مرادًا، إذ الخيرية تكون من حيث الاشتهال على ما يناسب مصلحة الناس، أوما يدفع عنهم مضرة، أو ما فيه جلب عواقب حميدة، أو ما فيه ثواب جزيل، أوما فيه رفق بالمكلفين ورحمة بهم في مواضع الشدة وإن كان حملهم على الشدة قد يكون أكثر مصلحة، وليس المراد أن كل صورة من الصور المفروضة في حالات النسخ والإنساء أو النسء هي مشتملة على الخير والمثل معا، وإنها المراد أن كل صـورة منهما لا تخلو من الاشتمال على الخير منها أو المثـل لهـا فلذلك جيء "أو" في قوله: ﴿ عِنْدِ مِنْهَا آوَ مِثْلِهَا ﴾ فهي مفيدة لأحد الشيئين مع جواز الجمع.

أمثالًا ترشد إلى المقصود وتغني عن البقية:

• نسخ شريعة مع الإتيان بخير منها كنسخ التوراة والإنجيل بالإسلام.

• نسخ شريعة مع الإتيان بمثلها كنسخ شريعة هود بشريعة صالح، فإن لكل فائدة مماثلة للأخرى في تحديد أحوال أمتين متقاربتي العوائد والأخلاق، فهود نهاهم أن يبنوا بكل ريع آية يعبثون، وصالح لم ينـه عـن ذلك ونهي عن التعرض للناقة بسوء.

 نسخ حكم في شريعة بخير منه مثل نسخ كراهة الخمر الثابتة بقوله: ﴿ قُلْ فِيهِمَاۤ إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ ﴾ (البقرة: ٢١٩) بتحريمها بتاتًا فهذه الناسخة خير من جهة المصلحة دون الرفق وقد يكون الناسخ خيرًا في الرفق، كنسخ تحريم الأكل والشرب وقربان النساء في ليل رمضان بعد وقت الإفطار عند الغروب إذا نام الـصائم قبل أن يتعشَّى بقوله تعالى: ﴿ أُجِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَىٰ نِسَآ إِكُمُ مُنَّ لِبَاسُّ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ۚ فَالْنَنَ بَشِرُوهُنَّ وَٱبْنَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ۚ وَكُلُواْ وَأَشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُرُ الْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُوا ٱلصِّيامَ إِلَى ٱلَّتِلِ ﴾ (البقرة: ١٨٧)، قال في الحديث: "ففرحوا بها فرحًا شديدًا"(٢).

• نسخ حكم في الشريعة بحكم مثله؛ كنسخ

الوصية للوالدين والأقربين بتعيين الفرائض والكل

نافع للكل في إعطائه مالًا، وكنسخ فرض خمسين صلاة

بخمس صلوات مع جعل ثواب الخمسين للخمس،

فقد تماثلتا من جهة الثواب، وكنسخ آية ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِيرَ ﴾

يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (البقرة: ١٨٤) بقوله تعالى:

وتحقيق هاته المصور بأيديكم، ولنضرب لـذلك

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص١٠٢.

٢. أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الصوم، باب قول الله تعالى: ﴿ أُمِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ (البغرة: ١٨٧)

﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لِّكُمْ ﴾ (البقرة: ١٨٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لِّكُمْ اللَّهُمْ وَلَيْصُمْهُ ﴾ (البقرة: ١٨٥)، فأثبت كون الصوم خيرًا من الفدية.

- إنساء بمعنى التأخير لشريعة مع مجيء خير منها، تأخير ظهور دين الإسلام في حين الإتيان بشرائع سبقته كل واحدة منها هي خير بالنسبة للأمة التي شرعت له والعصر الذي شرعت فيه فإن الشرائع تأتي للناس بها يناسب أحوالهم حتى يتهيأ البشر كلهم لقبول الشريعة الخاتمة التي هي الدين عند الله فالخيرية هنا ببعض معانيها وهي نسبية.
- إنساء شريعة بمعنى تأخير مجيئها مع إرادة الله تعالى وقوعه بعد حين ومع الإتيان بمثلها كتأخير شريعة عيسى الطيخ في وقت الإتيان بشريعة موسى الطيخ، وهي خير منها من حيث الاشتهال على معظم المصالح وما تحتاج إليه الأمة.
- إنساء بمعنى تأخير الحكم المراد مع الإتيان بخير منه، كتأخير تحريم الخمر وهو مراد، مع الإتيان بكراهته أو تحريمه في أوقات الصلوات فقط، فإن المأتي به خير من التحريم من حيث الرفق بالناس في حملهم على مفارقة شيء افتتنوا بمحبته.
- إنساء شريعة بمعنى بقائها غير منسوخة إلى أمد
   معلوم مع الإتيان بخير منها؛ أي: أوسع وأعم مصلحة
   وأكثر ثوابًا لكن في أمة أخرى، أو بمثلها كذلك.
- إنساء آية من القرآن بمعنى بقائها غير منسوخة
   إلى أمد معلوم مع الإتيان بخير منها في باب آخر؛ أي
   أعم مصلحة، أو بمثلها في باب آخر؛ أي مثلها مصلحة
   أو ثوابًا، مثل تحريم الخمر في وقت الصلوات وينزل في

تلك المدة تحريم البيع في وقت صلاة الجمعة.

- نسیان شریعة بمعنی اضمحلالها؛ کشریعة آدم
   ونوح مع مجيء شریعة موسی، وهي أفضل وأوسع،
   وشریعة إدریس مثلاً وهي مثل شریعة نوح.
- نسيان حكم شريعة مع مجيء خير منه أو مثله،
   كان فيها نزل عشر رضعات معلومات يحرمن، فنسخن بخمس معلومات شم نسيا معا، وجاءت آية
   ﴿وَأَخُونَ تُكُم مِن ٱلرَّضَ عَةِ ﴾ (النساء: ٢٣) على الإطلاق، والكل متهاثل في إثبات الرضاعة، ولا مشقة على المكلفين في رضعة أوعشر لقرب المقدار.

وقيل: المراد من النسيان الترك، وهو حينتُذ يرجع معناه وصوره إلى معنى وصور الإنساء بمعنى التأخير.

والمقصد من قوله تعالى: ﴿ نَأْتِ عِنْي مِنْهَا آوَ مِنْلِها ﴾ (البقرة: ١٠١) إظهار منتهى الحكمة، والرد عليهم بأنهم لا يهمهم أن تنسخ شريعة بشريعة أو حكم في شريعة بحكم آخر، ولا يقدح ذلك في علم الله تعالى ولا في حكمته ولا ربوبيته؛ لأنه ما نسخ شرعًا أو حكمًا ولا تركه إلا وهو قد عوض الناس ما هو أنفع لهم منه حينئذ، أو ما هو مثله من حيث الوقت والحال، وما أخر حكمًا في زمن ثم أظهره بعد ذلك إلا وقد عوض الناس في إبان تأخيره ما يسد مسده بحسب أحوالهم، وذلك مناهر الربوبية، فإنه يربي الخلق ويحملهم على مصالحهم مع الرفق بهم والرحمة، ومراد الله تعالى في تلك الأزمنة والأحوال كلها واحد وهو حفظ نظام العالم وضبط تصرف الناس فيه على وجه يعصم أحوالهم من الاختلال بحسب العصور والأمم والأحوال إلى أن جاء بالشريعة الخاتمة وهي مراد الله تعالى من الناس،

ولذلك قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران:١٩)، وقال أيضًا: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا ﴾ (الشورى: ١٣) .

## ثَالثًا. النسخ والبداء مختلفان:

وليس ما سبق من قبيل البداء، بل هو من نقل العباد من عبادة إلى عبادة، وحكم إلى حكم لضرب من المصلحة إظهارًا لحكمته وكمال مملكته، ولا خلاف بين العقلاء أن شرائع الأنبياء قُصد بها مصالح الخلق الدينية والدنيوية، وإنها كان يلزم البداء لو لم يكن عالما بمآل الأمور، وأما العالم بذلك فإنها تتبدّل خطاباته بحسب تبدّل المصالح، كالطبيب المراعي أحوال العليل، فراعى ذلك في خليقته بمشيئته وإرادته، فخطابه يبدّل، وعلمه وإدارته لا تتبدل، ولا تتغير، فإن ذلك عُمال في جهة الله ﷺ

ومن جهل اليهود أنهم جعلوا النسخ والبداء شيئًا واحدًا، ولذلك لم يُجوِّزوا النسخ فضلُوا، والفرق بين النسخ والبداء أن النسخ: رفع الحكم الشرعي بدليل شرعي متأخر عنه، مع علم الله السابق بأن الحكم المرفوع مؤقت، وأنه تعالى قد وضعه لمدة معينة وسبق في علمه الأزلي أنه سينسخه؛ مثل تحويل العبادة من شيء إلى شيء قد كان حلاً لا فيحرَّم، أو كان حرامًا فيحلل، وأما البداء: فهو ظهور حكمة جديدة كانت خاصة، وهذا محال على الله تعالى فهو خالق الأشياء

كلها، وهو العليم بأسرارها ومكنونها ما ظهر منها وما خفي، ولا يخفى عليه شيء، والبداء يحدث للإنسان، فهو يعزم على أمر ثم يتضح له شيء متعلقٌ بهذا الأمر كان خافيًا عنه، فيعدل عن عزمه الأول؛ كقولك: امضٍ إلى فلان اليوم، ثم تقول: لا تمض إليه، فيبدو لك العدول عن القول الأول، وهذا يلحق البشر لنقصانهم ...

واليهود إنها يدعون عدم النسخ في آيات الله الله توصُّلًا بذلك منهم إلى إنكار آيات القرآن؛ حتى يؤكدوا أن الأحكام الواردة في التوراة باقية إلى الأبد لم يتطرَّق إليها نسخ، فقالوا أثناء ذلك: إن محمدًا يأمر أصحابه اليوم بأمر ثم ينهاهم عنه غدًا، واشتد طعنهم للَّ تحولت القبلة من بيت المقدس إلى البيت الحرام، فجاء قوله على: ﴿ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِخَيْرِ فَجَاء قوله عَلَى: ﴿ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِخَيْرِ بغيرها أَوْ مُثلِها ﴾ (البقرة: ١٠١)، والمعنى: ما نبدل من آية بغيرها أو نُزل حكمها نأتِ بخير منها أو مثلها، ولأهل بغيرها أو نُزل حكمها نأتِ بخير منها أو مثلها، ولأهل العلم في قوله عَلَى: ﴿ أَوْ نُنسِهَا ﴾ قولان:

القول الأول: ﴿ أَوْنُسِهَا ﴾ من النسيان الذي هو بمعنى الترك، فيكون المعنى: ما ننسخ من آية أو نتركها بلا نسخ نأت بخير منها أو مثلها، وقد قدَّر العلهاء هنا محذوفًا تقديره كلمة "حُكُم"، فالمعنى: ما ننسخ من حكم آية أو نترك حكمها نأتِ بخير منها أو مثلها.

فإذا قال قائل: كيف تكون الآية باقية ـ أي متروكة لم تنسخ ـ ويقال: نأت بخير منها أو مثلها؟

இ في "حقيقة النسخ وأنه ليس من البَداء" طالع: الوجه الأول،
 من الشبهة السابعة عشرة، من الجزء الحادي عشر (سلامة القرآن الكريم).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج
 ج
 م ص
 ٦٥٩ . ٦٦١.

ق "حِكم النسخ ومقاصده" طالع: الوجه الثالث، من الشبهة الحادية السبهة الحادية والعشرين؛ من الجزء الحادي عشر (سلامة القرآن الكريم).

وللإجابة على ذلك قال العلماء: إن المراد به (نُنسِها) : نثبت لفظها ونترك حكمها.

القول الثاني: أن المراد بقوله على ﴿ نُسِها ﴾ أي: نرفع لفظها، فلا يستقر منها في القلوب والأذهان شيء، وهو من النسيان المعهود لدى الناس، ومثال ذلك ما صعَّ عن أنس بن مالك ﷺ أن الذين قُتِلوا ببئر مَعُونة أنزل الله عَلَى فيهم قرآنا يُتلى: (أن بلغوا قومنا أن قد لقينا ربنا فرضي عنا وأرضانا)(۱)، ثم نُسخ ذلك بَعْدُ.

ومن أوجه الردِّ على اليهود أيضًا في دعواهم عدم وقوع النسخ: أن التوراة التي بين أيديهم ناسخة لأحكام قد تقدمتها.

ووجه الخيرية في الآيات الناسخة قد يكون من عدة جهات منها:

- أن الآيات الناسخة تكون في بعض الأحيان
   واضعة للآصار والأغلال التي كانت على الأمم قبلنا.
- أن الآيات الناسخة، وإن كانت في بعض
   الأحيان أشق في العمل بها من الآيات المنسوخة، لكن
   ثواب العمل بها أعظم من الآيات المنسوخة.
- أن الآيات الناسخة قد تكون سهلة لينة في حفظها على الناس.

فعلى هذا تكون الخيريَّة في الآيات الناسخة عاجلًا أو آجلًا، عاجلًا في كون بعضها يسيرًا يخفف الله ﷺ به الأحكام، وآجلا في كون ثواب العمل بها أعظم.

## رابعًا. وجود النسخ في التوراة يرد على اليهود ادعاءهم امتناع وقوعه في القرآن:

ولا وجه لليهود في اعتراضهم على وقوع النسخ وجوازه، فقد وقع ذلك في الكتب المتقدِّمة والسرائع الماضية، كما أحلَّ الله لآدم تزويج بناته من بنيه ثم حرم ذلك، وكما أحلَّ لنوح بعد خروجه من السفينة أكل جميع الحيوانات ثم نسخ حل بعضها، وكان نكاح الأختين مباحًا لإسرائيل وبنيه وقد حرّم ذلك في شريعة التوراة وما بعدها، وأمر إبراهيم المعني بنيا بدبح ولده ثم نسخه قبل الفعل، وأمر جمهور بني إسرائيل بقتل من عبد العجل منهم، ثم رفع عنهم كيلا يستأصلهم القتل، واليهود يعترفون بكل ذلك، ولكنهم يصدفون عنه عنادًا وكفرًا؛ لأن هذا كله منصوص عليه عندهم في التوراة، وهذا هو النسخ بعينه، فأمرهم الله بالرجوع إلى التوراة فإنها ناطقة بها نقول.

ولذا يقول تعالى: ﴿ مَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكَنْبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَنْ لُهُ نَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرِمِّن

أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب من ينكب في سبيل الله ﷺ (٢٦٤٧)، ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب نهي من أكل ثومًا أو بصلا أو كراثًا أو نحوها عن حضور المسجد (١٥٧٧).

رَّبِّكُمْ ﴾ (البقرة: ١٠٥). يقول تعالى للمؤمنين: هؤلاء الذين علمتم شأنهم مع أنبيائهم حسدة، لا يلتفت إلى تكذبيهم ولا يبالي بعدوانهم، ولا ينضركم كفرهم وعنادهم، فهم لحسدهم لا يودون أن ينزل عليكم أدني خير من ربكم، والقرآن أعظم الخيرات، لأنه النظام الكامل، والفضل الشامل، والهداية العظمي، والآية الكبرى، جمع به شملكم، ووصل به حبلكم، ووحد بــه شعوبكم وقبائلكم، وطهر به عقولكم من نزعات الوثنية، وزكى به نفوسكم من أدران الجاهلية، وأقامكم به على سنن الفطرة، وشرع لكم الحنيفية السمحة، فكيف لا يحرق الحسد عليه أكبادهم، ويخرج أضغانهم عليكم وأحقادهم. والمعنى ما يحب الـذين كفروا مـن اليهود والنصاري ولا من المشركين أن ينزل عليكم أدنى خير من ربكم. أما أهل الكتاب ولا سيها اليهود فلحسدهم للعرب أن يكون فيهم الكتاب والنبوة وهو ما كانوا يحتكرونه لأنفسهم، وأما المشركون فـلأن في التنزيل المرة بعد المرة من قوة الإسلام ورسوخه وانتشاره ما خيب آمالهم في تربيصهم البدوائر بالنبي وانتهاء أمره.

ثم إن الله تعالى رد عليهم بها بيّن جهلهم وجه ل جميع الحاسدين، فقال: ﴿ مَّا يُودُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهَلِ ٱلْكِنْكِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنزَلَ عَلَيْكُم مِّن خَيْرٍ مَن رَجِّهُمْ مُّ وَاللّهُ يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَاللّهُ يُخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَاللّهُ دُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ آلَهُ الله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى ومعترضًا عليه أن أنعم على المحسود بها أنعم، ولا يضر ومعترضًا عليه أن أنعم على المحسود بها أنعم، ولا يضر الله تعالى سخط الساخطين، ولا يحول مجاري نعمه الله تعالى سخط الساخطين، ولا يحول مجاري نعمه

حسد الحاسدين، فالله يختص برحمته من يشاء من عباده، والله ذو الفضل العظيم، أسند كلاً من هذين الأمرين إلى اسم الذات الأعظم؛ لبيان أنها حقه لذاته، فليس لأحد من عبيدة أدنى تأثير في منحها ولا في منعها (١). وقال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ اَهْلِ الْكِنْكِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُم كُفَارًا حَسَدًا مِن عِندِ الفَيسِهِم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُم كُفَارًا حَسَدًا مِن عِندِ الفَيسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقِ ﴾ (البقرة: ١٠٩)، وذلك ما يفعله الحقد اللئيم بالنفوس.. الرغبة في سلب

الخير الذي يهتدي إليه الآخرون.. لماذا؟ لا لأن هذه

النفوس الشريرة لا تعلم، ولكنها لأنها تعلم!

و حَسَدًا مِن عِندِ أَنفُسِهِم مِن بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ الْحَوْثُ ﴾ والحسد هو ذلك الانفعال الأسود الحسيس الذي فاضت به نفوس اليهود تجاه الإسلام والمسلمين، وما زالت تفيض، وهو الذي انبعثت منه دسائسهم وتدبيراتهم كلها وما تزال، وهو الذي يكشفه القرآن للمسلمين ليعرفوه، ويعرفوا أنه السبب الكامن وراء كل جهود اليهود لزعزعة العقيدة في نفوسهم؛ وردهم بعد ذلك إلى الكفر الذي كانوا فيه، والذي أنقذهم الله منه بالإيهان، وخصهم بهذا بأعظم الفضل وأجل النعمة التي تحسدهم عليها يهود!

وهنا \_ في اللحظة التي تتجلى فيها هذه الحقيقة، وتنكشف فيها النية السيئة والحسد اللئيم \_ هنا يدعو القرآن المؤمنين إلى الارتفاع عن مقابلة الحقد بالحقد، والشر بالشر، ويدعوهم إلى الصفح والعفو حتى يأتي الله بأمره وقتها يريد.

ا. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱، ص۲۱۲، ۱۳۶.

#### الخلاصة:

- النسخ هو: رفع الحكم الشرعي بدليل شرعي متأخر عنه، وهو جائز عقلًا ولا يترتب على وقوعه عال؛ لأن مصالح العباد تختلف باختلاف الزمان والمكان، كما أنه فعل من أفعال الله تعالى، وهو عَمَلاً يفعل ما يشاء ويحكم بها يريد، وقد أشار إليه القرآن في قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِخَيْرٍ مِنهَا أَوْ مِثْلِهِمَا أَلَمْ مَعْلَمُ أَن الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ هَدِيرٌ إِن البقرة الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ هَدِيرٌ الله القرآن في أو مِثْلِها أَلَمْ مَعْلَم أَن الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ هَدِيرٌ الله الله (البقرة).
- وجود النسخ في الكتب السابقة يرد على اليهود
   في دعواهم بامتناع وقوع النسخ أو جوازه، فضلًا عن
   خلطهم بين النسخ بمعناه السابق، والبداء بمعنى ظهور
   ما كان خافيا، وهو محال في حق الله تعالى.
- النسخ متفق مع قواعد العقل والمنطق، والله ﷺ
   أعلم بها يصلح حال عباده في كل زمان ومكان، وفي ختلف أحوالهم.

# 999 <u>pre</u>

### الشبهة الحادية والثلاثون

## استنكار تحويل القبلة (\*)®

#### مضمون الشبهة:

استنكر السفهاء من الناس اليهود والمنافقون

(\*) الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١٤٢).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٤٨: ١٤٨).

تحويل القِبلة" طالع: الشبهة السادسة والثلاثين، من الجزء السادس (العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد). والشبهة الرابعة، من الجزء الثالث عشر (العبادات والمعاملات الاقتصادية).

ومشركو العرب\_ تحويل قبلة المسلمين من بيت المقدس إلى البيت الحرام، وتعجبوا قائلين: ﴿ مَا وَلَمْهُمْ عَن قِبْلَئِهُمُ اللَّهِ مُعَاوِلًا عَلَيْهُمُ عَن قِبْلَئِهُمُ اللَّهِ عَلَى قَبْلَة واحدة؟! وجوه إبطال الشبهة:

- المشرق والمغرب ملك لله، وله ﷺ التصرف فيهما كيف شاء.
- ٢) في تحويل القبلة اختبار وامتحان ليظهر المؤمن
   من المنافق.
  - ٣) مقولة اليهود ناشئة عن الحسد وكتبان الحق.
    - ٤) لكل أهل مِلَّة قبلتهم التي يتجهون إليها.
- الإخبار بقول السفهاء قبل أن يقولوه دليل على نبوة محمد ﷺ.
  - ٦) جوهر الدين في طاعة الله وامتثال أوامره.

#### التفصيل:

#### أولا. المشرق والمغرب ملك لله:

فالاتجاهات كلها لله، وملك المشرق والمغرب وما بينهما لله سبحانه، فـالحكم والتـصرُّف والأمـر كلـه لله وحده، وليست العبرة بالاتجاه إلى المشرق والمغرب، وإنها العبرة بطاعة الله عَلَلْ وامتثال أمـره، كـما قـال عَلَلْ: ﴿ لَّيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرَّ مَنْ ءَامَنَ بِأَللَّهِ وَأَلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ (البقرة: ١٧٧)، فحيثها وجَّهنا توجُّهنا، فالطاعة في امتثال أمره، ولو وجهنا في كل يوم مرات إلى جهات متعددة فنحن عبيده وفي تصرفه، وخدّامه حيثها وجهنا وتوجهنا، فله أن يكلُّف عباده بما شاء وينسخ ما يشاء، وله سبحانه الحكمة التامة والحجة البالغة في جميع ذلك، فالجهات كلها لله، لا فضل لجهة منها على جهة بذاتها، وإن لله أن يخصص منها ما شاء فيجعله قبلة لمن يـشاء: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ﴾ (البقرة: ١٤٢)، كما أراد الله عَلَىٰ أن ينبِّه أن له عَلَىٰ بعبده ورسوله محمد ً وأمته عناية عظيمة؛ إذ هـداهم إلى قبلة إبراهيم خليل الرحمن، وجعل توجههم إلى الكعبـة التي هي بناء إبراهيم الخليل الطِّيْكُم، ولهذا قال: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَالِمُسْتَقِيمٍ السَّ ﴾

## ثانيًا. امتحان الناس واختبارهم:

أهل النفاق لمّا حُوِّلت القبلة: ما بالُ محمد يحوِّلنا مرة إلى ها هنا ومرة إلى ها هنا، وقال بعض المسلمين: كيف بإخواننا الذين ماتوا وقتلوا وكانوا يصلون إلى بيت المقدس؟! وقال أهل الشرك: كما رجع محمد إلى قبلتنا فسيرجع إلى ديننا، أما أهل الإيمان الكامل واليقين الصادق فعلموا أن كل ذلك حق، وأنه من عند الله على وسمعوا له وأطاعوا، ورضوا به وقرَّت أعينهم.

ثواب صلاته لم يذهب هباء، ولا يظلم ربك أحدًا، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمْ ۚ إِنَ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَهُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا

## ثَالثًا. كتمان اليهود للحق حسدًا وعنادًا:

فهؤلاء اليهود يعلمون صحة ما جاء به الرسول ﷺ كما يعرف أحدهم ولده، لكنهم كاتمون للحق، لذلك قال ﷺ في السردِّ عليهم: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيعًا مِنْهُمْ لَيَكْمُونَ الْعَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْعَقَ (البقرة).

ومن ردِّ القرآن عليهم أيضًا أنه بيَّن أن هولاء لو أُقيم عليهم كلُّ دليل على صحة ما جاء به رسول الله ﷺ ولو أتى لهم بكل آية ما اتبعوه ولا اتبعوا قبلته، فهذه الآيات لا تنفع من ختم الله على قلبه؛ ولذا قبال تعالى: ﴿ وَلَهِنْ أَتَيْتَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا فِلْلَتَكُ \* وَمَا أَنتَ بِتَابِعِ قِبْلَنَهُمْ \* وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةً بَعْضِ ﴾ (البقرة: ١٤٥).

وهذا كما قال ﷺ أيضًا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ

® في "الحكمة من تحويل القبلة" طالع: الوجه الثاني من الشبهة الرابعة، من الجزء الثالث عشر (العبادات والمعاملات الاقتصادية). والوجه الأول من الشبهة السادسة والثلاثين، من الجزء السادس (العقيدة الإسلامية وقضايا التوحيد).

كَلِمَتُ رَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَوْجَآءَ تَهُمْ كُلُ ءَايَةٍ حَتَى اللّهِ مَكُلُ ءَايَةٍ حَتَى يَرُوا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ وَمَا تُعْنِى اللّهِ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ وَمَا تُعْنِى اللّهِ وَمَا تُعْنِى اللّهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

## رابعًا. لكل أهل ملة قبلتهم:

بين الله على أن لكل أهل ملة وأهل دين وجهة وقبلة يتجه ون إليها، فلليه ودي قبلة يتجه إليها، وللنصراني قبلة يتجه إليها، ولكم أيها المسلمون قبلتكم الحق التي تتجهون إليها، قال على: ﴿ وَلَكُلِّ وِجَهَةً هُو مُولِيَهَا ﴾ (البقرة: ١٤٨)، وهذا كقوله على: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا ﴾ (المائدة: ١٤٨)، وقوله على: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مُنسكًا هُمْ نَاسِكُوهُ ﴾ (الحج: ١٧)، وقوله أُمّة جَعَلْنَا مَنسكًا هُمْ نَاسِكُوهُ ﴾ (الحج: ١٧)، وقوله كان الأمر كذلك، وكان لكل قوم قبلتهم، فأي شبهة من العقل هو لاء المشاغبين الطاعنين في النبوة والتشريع!

## خامسًا. دليل نبوة محمد ﷺ:

من ردود القرآن القاطعة، والتي هي أكبر دليل على نبوَّة محمد ﷺ فيما يخص مسألة تحويل القبلة، أن الله ﷺ أخبر نبيه ﷺ بقول السفهاء قبل أن يقولوه، وقد وقع الأمر كما أخبر ﷺ نبيَّه، وكما أخبر نبيَّه الناسَ.

وهذا دليل من دلائل نبوته روع إعجاز للإخبار بالغيب، وكان بإمكان اليهود والمنافقين والمشركين أن يبدِّلوا كلام الله ويمتنعوا عن قولهم الذي

قالوه، ويُكذّبوا بذلك القرآن فيها أخبر، لكنهم لم يستطيعوا؛ لأنه ليس لهم من الأمر شيء، وهذا قدر الله، والملك ملكه، وهذا كها حدث مع أبي لهب، حيث أنزل الله فيه قرآنًا يُتلَى وأنه سوف يصلى نارًا ذات لهب، ومع ذلك لم يأتِ أبو لهب يومًا ليقول \_ ولو زعمًا وادعاءً \_: إنه أسلم وأنه بذلك يكذب ما جاء به محمد.

ولعل من فوائد الإخبار بقول السفهاء قبل وقوعه بالإضافة إلى ما سبق، توطين النفس وتأهيلها لاستقبال ما سيقوله هؤلاء السفهاء وتهوين صدمة القول وتخفيف روعته، والإشارة إلى سفاهة القائل وجهله قبل أن يتكلم بالكلام.

## سادسًا. جوهر الدين في طاعة الله:

ويبين الله في آيات أخرى \_استكهالا لهذا الرد \_أن مُخَ الدين وجوهره ليس أن توّلوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب لذاته، ولكن البرهو المسارعة في الخيرات والإيهان بالله واتباع أوامره وامتثال طاعته، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْمِرَّ أَن تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَ ٱلْمِرَّ مَنْ ءَامَن بِالله وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ ألمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَ ٱلْمِرَّ مَنْ ءَامَن بِالله وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ الممشرق والمعنى: أن الحكمة في هذه المسألة هي طاعة الله على وامتثال أمره والتوجه حيثها وجه واتباع طاعة الله على وليوم التوجه إلى جهة المشرق ما شرّع، وليس في ليوم التوجه إلى جهة المشرق والمغرب برُّ ولا طاعة، إن لم يكن عن أمر الله وشرعه، كم قال عَلَى الأضاحي والهذايا: ﴿ لَن يَنَالُ ٱللّهَ لَحُومُهَا كُولُ مِنَالُ ٱللّهَ لَحُومُهَا وَلا حَلَى مِن أَمْر الله وشرعه، ولا دِمَا عَيْ والمُدايا: ﴿ لَن يَنَالُ ٱللّهَ لَحُومُهَا وَلا حَلَى مِنْ كُمْ ﴾ (الحج: ٣٧).

#### الخلاصة:

الكون كله ملك لله بها فيه المشرق والمغرب، وله

سبحانه المشيئة في أن يوجه من يـشاء إلى مـا يـشاء مـن مشرق الأرض أو مغربها.

- في تحويل القبلة ابتلاء من الله ليظهر المنافق المرتاب من المؤمن الموقن.
- مقولة اليهود ناشئة عن الحسد للمسلمين
   وكتمان الحق من الاعتراف بنبوة محمد الله التي بشرت
   بها التوارة.
- لكل أهل ملة قبلتهم التي يوجهون إليها، فلماذا ينكرون على المسلمين أن تكون لهم قبلتهم الخاصة بهم.
- الإخبار بقول السفهاء قبل أن يقولوه دليل على
   نبوة محمد را السفهاء قبل أن يقولوه دليل على
- الحكمة النهائية من وراء الأحكام والأوامر
   والنواهي هي اتباع الشرع وامتثال الأمر، وهذا هو جوهر الدين.

## AND DES

# الشبهة الثانية والثلاثون

الاحتجاج بفتنة النساء للقعود عن الجهاد (\*)

#### مضمون الشبهة :

احتج الجدّ بن قيس أخو بني سلمة في التخلُّف عن جهاد الروم بسبب خوفه من الفتنة بنسائهم والإعجاب بجواريهم إذا هو جاهد مع الرسول، قال تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ ٱتَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِي ﴾ (الترب: ٤٩)، وروي أن غيره \_ من المنافقين \_ قال لمّا دعاهم النبي ﷺ

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (التوبة/ ٤٩).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (التوبة/ ٤٩).

إلى غزو تبوك: إنه ليفتنكم بالنساء.

#### وجه إبطال الشبهة:

هذه المقولة أراد أصحابها التخلف عن الجهاد مع الرسول ﷺ، وهؤلاء بها قالوا سقطوا في الفتنة الحقيقية.

#### التفصيل:

# هذه المقولة أراد بها أصحابها التخلف عن الجهاد مع الرسول:

هذه شبهة داحضة ما أراد بها قائلُها إلا التخلف عن الجهاد والقعود عن الغزو فرارًا وهروبًا وجبنًا، ومثل هذا المنافق في نفاقه لا يخشى على نفسه إثم الافتتان بالنساء؛ إذ لا يجد من دينه مانعًا من التمتع بهن وهو يُحبهن، بل شأن ذلك أن يكون مُرغبًا في هذه الغزوة.

لقد ردّ الله تعالى شبهته وشبهة من وافقه عليها ورددوا معناها بقوله على النوية الفِت نَقِس عَطُوا النوية: ٩٤). فبدأ بأداة الافتتاح ﴿ الآلا ﴾ التي تفيد التنبيه والتأمل فيها بعدها، ولتحقيق مضمونه إن كان خبرًا لتوجيه السمع والقلب له، وعبر عن افتتانهم بالسقوط في الفتنة للمبالغة، وقدم الظرف ﴿ فِي الفِت المَّا الله على الحصر، والمعنى: ألا عامله ﴿ سَقَطُوا ﴾ للدلالة على الحصر، والمعنى: ألا فليعلموا أنهم سقطوا وتردّوا بهذا القول في هاوية الفتنة بأوسع معناها، لا في شيء آخر من شبهاتها أو مشابهاتها، من حيث يزعمون اتقاء التعرض لشبهة نوع من أنواعها، وهو الإشم بالنظر إلى جمال نساء الروم واشتغال القلب بجهالهن، فتردّوا بذلك في شر مما اعتذروا به، فعذرهم أقبح من الذنب.

يقول الشيخ ابن عاشور: "والإتيان بأداة الاستفتاح

في جملة ﴿ الله في الفِتْ نَوْسَ عَطُوا ﴾ للتنبيه على ما بعدها من عجيب حالهم؛ إذ عاملهم الله بنقيض مقصودهم فهم احترزوا عن فتنة فوقعوا في الفتنة. فالتعريف في الفتنة ليس تعريف العهد إذ لا معهود هنا، ولكنه تعريف الجنس المؤذن بكهال المعرّف في جنسه، أي في الفتنة العظيمة سقطوا، فأي وجه فرض في المراد من الفتنة حين قال قائلهم ﴿ وَلَا نَفْتِ فِي كَانَ ما وقع فيه الشدّ عَمَّا تَفَصَّى (١) منه، فإن أراد فتنة الدين فهو واقع في أعظم الفتنة بالشرك والنفاق، وإن أراد فتنة سوء السمعة بالتخلف فقد وقع في أعظم منها بافتضاح أمر نفاقهم، وإنْ أراد فتنة النكد بفراق الأهل والمال فقد وقع في أعظم نكد بكونه ملعونًا مبغوضًا للناس. وتقدّم بيان ﴿ الفِي قَرِيبًا.

والسقوط مستعمل مجازًا في الكُوْن فجأة على وجه الاستعارة: شُبّه ذلك الكَوْن بالسقوط في عدم التهيّؤ له وفي المفاجأة باعتبار أنّهم حصلوا في الفتنة في حال أمنهم من الوقوع فيها، فهم كالساقط في هُوّة على حينِ ظَنّ أنّه ماش في طريق سهل"(٢).

ثم توعدهم الله تعالى على الفتنة التي تردّوا فيها بقوله: ﴿ وَإِنَ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ إِلَّكَ فِي الْفَتنة فيه هاوية (التوبة)، والتعبير يرسم مشهدًا كأن الفتنة فيه هاوية يسقط فيها المفتونون؛ وكأن جهنم من ورائهم تحيط بهم، وتأخذ عليهم المنافذ والمتجهات فلا يفلتون، كناية عن مقارفتهم للخطيئة كاملة وعن انتظار العقاب عليها

١. تَفَصَّى: تخلُّص أو تهرَّب.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ٣٠٠ ص ٢٢١.

حتيًا، جزاء الكذب والتخلف والهبوط إلى هذا المستوى المنحط من المعاذير، وتقريرًا لكفرهم وإن كانوا يتظاهرون بالإسلام وهم فيه منافقون(١١).

#### الخلاصة:

إن الفتنة الحقيقية في القعود عن الجهاد والتخلف عن مسير رسول الله ﷺ وليست في الخروج للغزو ولا في جمال بنات الأصفر، إنها هي اعتذارات واهية، فهؤلاء قد سقطوا في الفتنة بالفعل حينها تخلفوا عن رسول الله ﷺ.

# AND DEK

# الشبهة الثالثة والثلاثون

استنكار النهي عن التطفيف أو البخس لأن الأموال ملك الأفراد يفعلون فيها ما يشاءون (\*)

#### مضمون الشبهة :

استنكر قوم شعيب على نبيهم حين نهاهم عن التّطفيف في الميزان قائلين: إنّما هي أموالنا نفعل فيها ما نشاء، ونحن راضون فيها بيننا وبين بعضنا بـالبخس، فلمَ تَمنعنا منه؟! قال عَلى حكاية عنهم: ﴿ قَالُوا يَنشُعَيْبُ أَصَلُوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَآ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي أَمْوَلِنَا مَا نَشَتَؤُأُ إِنَّكَ لَأَنَ ٱلْحَلِيمُ

ٱلرَّشِيدُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ مُودٍ ﴾ (مود).

# وجوه إبطال الشبهة:

- ا تحقيق العدل في الوزن والكيل فيه مصلحة الناس جميعًا.
  - ٢) بخس الناس حقوقَهم فساد في الأرض.
- ٣) العقل يفرض على هؤلاء أن يأخذوا ما يدعو إليه النبي على فرض احتمال صدقه.

#### التفصيل:

يثير أهل مدين هذه الحجة الواهية ردًّا على نبي الله شعيب حين نهاهم عن نقصان المكيال والميزان والتطفيف فيه، وحين نهاهم عن بخس الناس أشياءهم، ويقولون له: إذا وقع التراضي بيننا بـالبخس في الأشياء، ورضي بذلك كل من البائع والمشتري فـلا وجه إذًا لما تأمرنا به من منعه.

وقيل: إن مما نهاهم عنه شعيب الطَّيْلَا هـ و قطع الدراهم وكسرها وحذفها فهذا قبولهم: ﴿ أَن نَّفَعَلَ فِي أَمْرَلِنَا مَا نَشَتَوُا ﴾ أي: إنها هي أموالنا ودراهمنا ودنانيرنا نفعل فيها ما نشاء، إن شئنا قطعناها وإن شئنا حذفناها، وإن شئنا طرحناها، وقد كانوا يقرضون مـن أطراف الصحاح من الدراهم والدنانير لتفضل لهم القراضة، وكانوا يتعاملون على الـصحاح عـدًا وعـلى المقروضة وزنًا، وكانوا يبخسون في الوزن.

فجاء القرآن ليصحح لهم تلك التصورات الفاسدة على النحو الآتي:

## أولا. تحقيق العدل في الوزن والكيل فيه مصلحة للناس، وهي قضية أمانة وعدالة جاءت بإقرارها الشريعة:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَنقُصُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَّ

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٣، ص١٦٦٤. (\*) الآية التي وردت فيها الشبهة: (هود/ ٨٧).

الآيات التي ورد فيها الردعلي الشبهة: (هود/ ٨٤: ٨٨، الشعراء/ ١٨١: ١٨٤).

إِنِيَ أَرَىٰكُمْ عِنْدِ وَإِنِيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ
يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ مَا وَيَعَوْمِ أَوْفُواْ اَلْمِكْ يَالَ وَالْمِيزَاتَ
إِلْقِسْطِ وَلَا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْنُواْ فِ
الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ مَا يَعْنَدُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم
الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ مَا أَناْعَلَيْكُمْ بِعَفِيظٍ ﴿ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم

والقضية هنا هي قضية الأمانة والعدالة بعد قضية العقيدة والدينونة، أو هي قضية الشريعة والمعاملات التي تنبثق من قاعدة العقيدة والدينونة، فقد كان أهل مدين ـ وبلادهم تقع في الطريق من الحجاز إلى الشام ينقصون المكيال والميزان، ويبخسون الناس أشياءهم، أي ينقصونهم قيمة أشيائهم في المعاملات، وهي رذيلة تمس نظافة القلب واليد كما تمس المروءة والشرف، كما كانوا ـ بحكم موقع بلادهم ـ يملكون أن يقطعوا الطريق على القوافل الذاهبة الآيبة بين شمال الجزيرة وجنوبها، ويتحكموا في طرق القوافل ويفرضوا ما يشاءون من المعاملات الجائرة التي وصفها الله في هذه السورة.

ومن ثَمَّ تبدو علاقة عقيدة التوحيد والدينونة لله وحده بالأمانة والنظافة وعدالة المعاملة وشرف الأخذ والعطاء، ومكافحة السرقة الخفية سواء قام بها الأفراد أم قامت بها الدول، فهي بذلك ضهانة لحياة إنسانية أفضل، وضهانة للعدل والسلام في الأرض بين الناس، وهي الضهانة الوحيدة التي تستند إلى الخوف من الله وطلب رضاه، فتستند إلى أصل ثابت، لا يتأرجح مع المصالح والأهواء.

إن المعاملات والأخلاق لا بــد أن تـــتند إلى أصــل ثابت لا يتعلق بعوامل متقلِّبة. هذه هي نظرة الإســـلام،

وهي تختلف من الجذور مع سائر النظريات الاجتهاعية والأخلاقية التي ترتكن إلى تفكيرات البشر وتصوراتهم وأوضاعهم ومصالحهم الظاهرة لهم.

وهي حين تستند إلى ذلك الأصل الثابت ينعدم تأثرها بالمصالح المادية القريبة؛ كما ينعدم تأثرها بالبيئة والعوامل السائدة فيها.

فلا يكون المتحكم في أخلاق الناس وقواعد تعاملهم من الناحية الأخلاقية هو كونهم يعيشون على الزراعة أو يعيشون على الزراعة أو يعيشون على الرعي أو يعيشون على الصناعة.. إن هذه العوامل المتغيرة تفقد تأثيرها في التصور الأخلاقي وفي قواعد المعاملات الأخلاقية، حين يصبح مصدر التشريع للحياة كلها هو شريعة الله، وحين تصبح قاعدة الأخلاق هي إرضاء الله وانتظار ثوابه وتوقي عقابه، وكل ما يدَّعيه أصحاب المذاهب الوضعية من تبعية الأخلاق للعلاقات الاقتصادية وللطور الاجتماعي للأمة يصبح لغوًا في ظل النظرة الأخلاقية وكل ما يدَّعيه أن ألهِكيال النظرة وألم ينزيه الله وأريكم عِنْيَر على المناهم المناهم أريكم عن المناهم المنطرة الأخلاقية الإسلامية: ﴿ وَلَا نَنْقُصُوا الْمِكَيَالَ النظرة وألمِينَانَ إِنِّ أَربكُم عِنْيَر عَهُ.

فقد رزقكم الله رزقًا حسنًا، فلستم في حاجة إلى هذه الدناءة لتزدادوا غنّى، ولن يفقركم أو ينضركم أن لا تنقصوا المكيال والميزان، بل إن هذا الخير ليهدده ما أنتم عليه من غش في المعاملة، أو غصب في الأخذ والعطاء.

﴿ وَإِنِيّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَذَا اللهِ اللهُ الله

تعامل وفي كل احتكاك.

ومرة أخرى يكرر شعيب الطلا نصحه في صورة إيجابية بعد صورة النهي السلبية: ﴿ وَيَقَوْمِ أَوْفُواْ الْجَابِية بعد صورة النهي السلبية: ﴿ وَيَقَوْمِ أَوْفُواْ الْمِكْيَالُ وَالْمِيزَاتُ بِٱلْقِسْطِ ﴾. وإيفاء الكيل والميزان أقوى من عدم نقصهها؛ لأنه أقرب إلى جانب الزيادة.

وللعبارات ظل في الحس، وظل الإيفاء غير ظل عدم النقص، فهو أكثر سهاحة ووفاء.

## ثانيًا. بخس الناس حقوقهم فساد في الأرض:

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشَيَاءَهُمْ ﴾. وهذه أعم من المكيلات والموزونات، فهو يشمل حسن تقويم أشياء الناس من كل نوع: تقويمها كيلًا أو وزنّا أو سعرًا أو تقديرًا، وتقويمها ماديًّا أو معنويًّا. وقد تدخل في ذلك الأعمال والصفات؛ لأن كلمة "شيء" تطلق أحيانًا ويراد بها غير المحسوسات.

وبخس الناس أشياءهم فوق أنه ظلم يشيع في نفوس الناس مشاعر سيئة من الألم أو الحقد، أو اليأس من العدل والخير و حسن التقدير، وكلها مشاعر تفسد جو الحياة والتعامل والروابط الاجتماعية والنفوس والضمائر، ولا تُبقي على شيء صالح في الحياة.

﴿ وَلَا تَعَنُّوا فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللهِ المود)، والعثو هو الإفساد، فلا تفسدوا متعمدين الإفساد، قاصدين إلى تحقيقه، ثم يوقظ وجدانهم إلى خير أبقى من ذلك الكسب الدنس الذي يحصلون عليه بنقص المكيال والميزان وبخس الناس أشياءهم في التقدير: ﴿ بَقِيَتُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّ قُومِنِينَ ﴾ (مود: ٨١).

فيا عند الله أبقى وأفضل، وقد دعاهم في أول حديثه إلى عبادة الله وحده أي: الدينونة له بلا شريك، فهو يذكرهم بها هنا، مع ذكر الخير الباقي لهم عند الله إن آمنوا كها دعاهم، واتبعوا نصيحته في المعاملات وهي فرع عن ذلك الإيهان.

و بقيت الله خير لكم إن كنت م أوبين هم أنه لا يخلي بينهم وبين الله الذي دعاهم إليه، ويبين لهم أنه لا يملك لهم شيئًا، كما أنه ليس موكّلًا بحفظهم من الشر والعذاب، وليس موكّلًا كذلك بحفظهم من الضلال ولا مسئولًا عنهم إن هم ضلُّوا، إنها عليه البلاغ وقد أداه: ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ( ) . ومشل هذا الأسلوب يُشعِر المخاطبين بخطورة الأمر، وبثقل التبعة، ويوقفهم وجهًا لوجه أمام العاقبة بلا وسيط ولا حفيظ.

ولكن القوم كانوا قد عتوا ومَرَدُوا على الانحراف والفساد وسوء الاستغلال، فقالوا له: ﴿ يَشُعَيْبُ أَصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَا وَيُنآ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آمَوْلِنَا مَا نَشَوُأُ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آمَوْلِنَا مَا نَشَوُأُ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آمَوْلِنَا مَا نَشَوُأُ أَوْ أَن نَقَعَلَ هِ آمَوْلِنَا مَا نَشَوُأُ أَوْ أَن نَقَعَلَ هُولِنَا مَا نَشَوَا أَوْ إِنّاكَ لَأَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ الله الله المود).

وهو رد واضح التهكم، بين السخرية في كل مقطع من مقاطعه، وإن كانت سخرية الجاهل المطموس، والمعاند بلا معرفة ولا فقه: ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُ كَ أَن نَتُمُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا أَوْ أَن نَفْعَلَ فِي آمَوَلِنَا مَا نَشَتَوُا ﴾.

فهم لا يدركون أو لا يريدون أن يدركوا أن الصلاة هي من مقتضيات العقيدة، ومن صور العبودية والدينونة، وأن العقيدة لا تقوم بغير توحيد الله، ونبذ ما يعبدون من دونه هم وآباؤهم، كما أنها لا تقوم إلا

بتنفيذ شرائع الله في التجارة وفي تداول الأموال وفي كل شأن من شئون الحياة والتعامل. فهـي لحمـة واحـدة لا يفترق فيها الاعتقاد عن الصلاة عن شرائع الحياة وعن أوضاع الحياة (١).

## ثَالثًا. العقل يفرض على هؤلاء أن يأخنوا بما دعاهم إليه نبيهم:

وقد ردَّ نبي الله شعيب عليهم بقوله: ﴿ قَالَ يَـٰفَوْمِ أَرَءَ يُشَمِّر إِنكُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن زَيِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنُا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَىٰكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَحَمَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمُودًا .

والمعنى: إن كنتُ على بينة من ربي فَهاذا يسعكم في تكذيبي؟ أو ماذا ينجيكم من عاقبة تكذيبي؟ وهـو تحذير لهم على فرض احتمال أن يكون صادقًا، فالحزم أن تأخذوا بهذا الاحتمال، والحزم أيضًا أن تنظروا في كُنه ما نهيتكم عنه لتعلموا أنه لصلاحكم وفائدتكم ونفعكم، وفيه سداد أمركم وجلب الخير والسعادة لكم، فإن ما نهيتكم عنه هو العدل والقسط بأن توفُّوا الناس حقوقهم مما يكال أو يوزن على ما وجب لهم من التهام بغير بخس ولا نقص، وما أنا برقيب عليكم، ولكن الله عليكم رقيب وحفيظ في معاملاتكم وسائر أحوالكم، ثم بيّن لهم أيضًا تعليل نهيه بأنه يراهم بخير وسعة ونعمة، وثروة واسعة في الرزق، فـلا تغـيّروا نعمـة الله عليكم بمعصيته والإضرار بعباده، ففي هذه النعمة ما يغنيكم عن أخذ أموال الناس بغير حق، ثم ذكر

 تحقيق العدل في الوزن والكيل يؤدي إلى أن يأخذ كل إنسان حقه دون تعد أو ظلم، أما بخس الناس حقوقهم فهو فساد في الأرض.

بعد هذه العِلة علَّة أخرى، وهـي التـذكير لهـم بعـذاب الآخرة، كما أن العلـة الأولى فيهـا التـذكير لهـم بنعمـة الدنيا، وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَنقُصُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَّ إِنِّ أَرَىٰكُم بِخَيْرِ وَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ١ وَيَعَوْمِ أَوْفُواْ الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَاتَ بِٱلْقِسْطِ ۗ وَلَا تَبْخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْنُواْ فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ السلامِ المود).

والمراد بالإيفاء في الكيل والميزان هو الإتمام والعدل، وهو عدم الزيادة والنقص، وهذا يؤدي إلى أن يأخذ كل واحد حقه دون تعد ولا ظلم، وهذا مما تواطـأت عليــه العقول الرشيدة، وتوافقت عليه الفِطَّرُ السليمة.

وفي قوله الطِّين لهم: ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ (مود: ٨٨) إشارة إلى تعريفهم ما جهلوه، وتنبيههم إلى مــا غفلوا عنه، وهو أن الله ﷺ هـو الـرازق، ومـا أمـوالهم التي ادّعوا إضافتها لهم على وجه التملُّك الخـاص مـا هي إلا رزق الله، فالمال مال الله على الحقيقة، وهم مستخلفون عليه، فأبان بذلك مُغالطتهم وخطأهم في قولهم: ﴿ أَوْ أَن نَّفُعَلَ فِي آَمْوَ لِنَا مَا نَشَتَوُا ﴾ (مود: ٨٧)، ولذلك قال لهم: ﴿ وَمَا أَنَّا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴿ اللَّهُ ﴾ (مود)؛ إذ الله هـو الحفيظ عليهم والمراقب لهـم في أفعـالهم وتصرفاتهم في أموالهم، فما ينبغي لهم أن يتصرفوا فيها إلا بالحقِّ وبها يوافق مراد الله الذي وهبهم إياها.

### الخلاصة:

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص١٩١٨،

- العقل والمنطق يفرضان على هؤلاء أن يعقلوا ما أمرهم به نبيهم لاحتمال الصحة فيه، فإن ظهر الصلاح والفائدة والنفع لم يسؤهم ذلك، وإن ظهر الفساد عادوا إلى اعتقادهم.
- الله هـو الـرازق، والمـال أمانـة مستودعة عنـد
   الإنسان، ومن ثَمَّ يعاقب عليه إن أنفقه في غير موضعه،
   ويثاب عليه إن أنفقه في موضعه.

## 200 EK

## ثانيًا. شبهات تتعلَّق بالاعتراض على أوامر الله ﷺ

الشبهة الرابعة والثلاثون

## دعوى أن خيريَّة إبليس على آدم في الخلق تمنعه من السجود له (\*)

### مضمون الشبهة :

اعترض إبليس على السجود لآدم بحجة مؤدّاها أنه لا يسجد الفاضل للمفضول، وهو يرى أنه أفضل من آدم؛ لأنه مخلوق من الطين، وآدم مخلوق من الطين، والنار أشرف من الطين في أصل العنصر، فكيف يسجد له؟! قال تعالى: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ (الأعراف).

### وجها إبطال الشبهة:

١) مقولة إبليس عذر أقبح من ذنب، ومنشؤها

(\*) الأيات التي وردت فيها الشبهة: (الأعراف/ ١٢، الحجـر/ ٣٣، ص/ ٧٦، الإسراء/ ٢١، ٦٢).

الأيات التي ورد فيها الردعلي الشبهة: (الأعراف/ ١٣، الحجر/ ٣٤، ص/ ٧٥، البقرة/ ٣٤).

الحسد والاستكبار، وجوابه مليء بالجهل والغباوة، لأنه لا يمكن لأحد أن يعترض على الله، فلله الحجة البالغة.

٢) قياس إبليس قياس فاسد، ولا نسلم بأن النار
 خير من الطين، بل العكس هو الصحيح.

### التفصيل:

### أولا. عدر أقبح من ذنب:

مقولة إبليس \_ لعنه الله \_ هي من العُـذُر الـذي هـو أقبح وأكبر من الذنب، فقد امتنع من الطاعة؛ لأنه يرى نفسه فاضلًا وآدم مفضولًا، فكأنه قال: أنا خير منه فكيف تأمرني بالسجود له، والفاضل لا يؤمر بالسجود للمفضول؟!

ثم ذكر إبليس - لعنه الله - حجته في الاستنكاف عن السجود لآدم، وهي أنه خير منه لأنه خلق من نار، والنار أشرف مما خُلق منه آدم الطيخ وهو الطين، فنظر اللعين إلى أصل العنصر، ولم ينظر إلى التشريف العظيم، وهو أن الله عَلَىٰ خلق آدم بيده ونفخ فيه من روحه، وقاس الملعون قياسًا فاسدًا في مقابلة النص: ﴿ فَقَعُوا لَهُ سُنجِدِينَ ﴿ فَقَعُوا اللهُ اللهُ فَي قياسه الفاسد.

وجواب إبليس السابق يتضمن ضروبًا من الجهل الفاضح، وما أوقعه في ذلك لعنه الله إلا حسده وكبره؛ فإنها يعميان البصائر، ويتمثل ذلك فيما يلي:

1. الاعتراض على ربه وخالقه كها تنضمنه جوابه، ومثله في هذا كل من يعترض على كلام الله كال فيها لا يوافق هواه، وهذا كفر لا يقع مثله من مؤمن بالله وبكتابه، فإن المؤمن إذا خفيت عليه حقيقة أو حكمة لله في شيء من كلامه بحث عنها بالتفكر والبحث وسؤال

العلماء، وصبر إلى أن يهتدي إلى ما يطمئن به قلبه، مكتفيًا قبل ذلك بأن الله ريعلم ما لا يعلم من حقائق خلقه، وحكم شرعه، وفوائد أمره ونهيه، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الَّذِيرُ ﴿ الله )، فهو رَجِّلَ لا يعترض عليه ذو عقل بعقله، ولا يسأله مخلوق عن علة فعله.

الاحتجاج على ربه بها يؤيد به اعتراضه، والمؤمن المذعن لا يحتجُ على ربه، بل يعلم أنَّ لله الحجة البالغة: ﴿ قُلْ فَلِلَهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ ﴾ (الانعام: ١٤٩).

٣. جعل امتثال أمر الرب ﷺ مشروطًا باستحسان العبد له، وموافقته لرأيه وهواه، وهو رفض لطاعة الرب، وترفع عن مرتبة العبد، وتعالي منه إلى وضع نفسه موضع الند، وهو في حكم الدين كفر، وفي العقل مقاقة وجهل، فإن الرئيس لأية حكومة أو جيش أو جعية أو شركة إذا كان لا يطيعه المرءوسون له إلا فيها يوافق أهواءهم وآراءهم، لا يلبث أمرهم أن يفسد بأن تختل الحكومة وتسقط، وينكسر الجيش ويهلك، وتنحل الشركة وتُفلس، فإذا كان الصلاح والنظام في كل أمر يتوقف على طاعة الرئيس، وهو ليس ربًا تجب طاعته لذاته ولا لنعمه، ولا معصومًا من الخطأ فيها يأمر به، فها القول في وجوب طاعة رب العالمين على عبيده؟! ولذا قال الحسن: قاس إبليس، وهو أول من قاس، يعني قال الحسن: قاس إبليس، وهو أول من قاس، يعني

## ثانيًا. استدلال فاسد:

إن استدلال إبليس على الخيرية بالمادة التي كان منها التكوين استدلال فاسد من عدة وجوه:

١. أن خيرية المواد بعضها على بعض ليس من

الحقائق التي يمكن إثباتها بالبرهان، وإنها هي أمور اعتبارية تختلف فيها الآراء والأهواء، وأصول المخلوقات المختلفة التركيب عناصر بسيطة قليلة يرجح أنها متحولة عن أصل واحد.

۲. أن بعض الأشياء النفيسة أصلها خسيس، فالمسك من الدم، وجوهر الألماس من الكربون الذي هو أصل الفحم، وكذلك قد يكون الخسيس أصله نفيس؛ مثل الأقذار التي تبقى من مادة الطعام الذي يُشتهى ويُحبُ.

٣. أن الملائكة خلقوا من النور، وإبليس خُلق من مارج من النار، قال عَلَىٰ: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكِكَةِ اَسَجُدُوا لِلْاَدَمَ مَن النار، قال عَلَىٰ فَن الْجِنِ ﴾ (الكهف: ٥٠)، لاَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِن الْجِنِ ﴾ (الكهف: ٥٠)، وقال أيضًا: ﴿ وَحَلَقَ الْجَانَ مِن مَارِجٍ مِن نَارٍ ﴿ وَكَلَقَ الْجَانَ مِن مَارِجٍ مِن نَارٍ ﴿ وَكَلَقَ الْجَانَ مِن النار هو اللهب المختلط بالدخان، فما فوقه دخان، وما تحته لهب صاف، فإن مادة المرج معناها الخلط والاضطراب، ولا شك في أن النور خير من النهب المختلط من النار، والنار الصافية خير من اللهب المختلط بالدخان، وقد سجد الملائكة المخلوقون من النور من النور كان أولى به أن يسجد هو، بل امتثالًا لأمر الله عَلَىٰ فكان أولى به أن يسجد هو، بل

٤. إذا سلمنا جدلًا أن خيرية الشيء ليست في ذاته وصفاته الخاصة التي تفصلها عن غيرها من مقومات نوعه ومشخصات نفسه وصفاته التي يمتاز بها عن غيره، وإنها هي تابعة للهادة التي هي أصل جنسه، فلا نُسلِّم أن النار خير من الطين.

فإن جميع الأحياء النباتية والحيوانية في هـذه الأرض مخلوقة من الطين بالذات أو بالواسطة، وهـي خـير مـا

فيها بكل نوع من أنواع الاعتبارات التي تعرفها العقول، وليس للنار أو لمارجها مثل هذه المزايا ولا ما يقرب منها، ثم إن الطين من شأنه الرزانة والحلم والأناة والتّثبُّت، والطين محل النبات والنمو والزيادة والإصلاح، والنار من شأنها الإحراق والطيش والسرعة، ولهذا خان إبليسَ عنصرُه، ونفع آدمَ عنصرُه بالرجوع والإنابة والاستكانة والانقياد والاستسلام لأمر الله عَلَيْ، والاعتراف وطلب التوبة والمغفرة.

٥. أن اللعين غَفَل عن التشريف العظيم والتكريم الذي خصَّ الله به آدم من خَلْقِه بيده، والنفخ فيه من روحه، وجعل استعداده العلمي والعملي فوق استعداد غيره من خلقه، ومن تشريفه بأمر الملائكة بالسجود له.

رَحِيمٌ اللَّهِ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغَنَتِيٓ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ اللَّهِ اللَّهِ (ص).

#### الخلاصة:

- امتناع إبليس عن السجود لآدم الطّي لأنه يسرى نفسه فاضلًا وآدم مفضولًا، وقاس ذلك على أصل الخلق لكليها، وهو قياس فاسد، لأنه يرى مادة خلقه خيرًا من مادة خلق آدم، وغاب عنه تشريف الله تعالى لأدم حين خلقه بيديه، وأمر الملائكة بالسجود له تشريفًا وتعظيًا.
- الحسد والاستكبار هما اللذان دفعا إبليس أن يرد على المولى ﷺ بأنه خير من آدم، ولا يصح السجود له، وفي هذا الرد من الجهل والغباوة الكثير، فضلًا عن الاعتراض على أمر المولى ﷺ وتوهم أن الطاعة لله لا تكون إلا فيها يوافق الهوى.

## AND EAS

## الشبهة الخامسة والثلاثون

## استنكار الإنفاق على الفقراء لأن الله لوشاء لأطعمهم (\*)

### مضمون الشبهة:

استنكر المشركون المعاندون الإنفاق - مما رزقهم الله على المحتاجين والفقراء من المسلمين مُحتَّجِّين بأن الله لو شاء لأغنى هؤلاء المحتاجين ولأطعمهم من رزقه، ويقولون: نحن نوافق مشيئة الله على فيهم، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ اللَّيْنَ

ا. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۸، ص۳۳۰:
 ۳۳۲.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (يس/ ٤٧). الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (يس/ ٤٧).

كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْطُعِمُ مَن لَّو يَشَآهُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَطْعَمَهُ وَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ ال

## وجها إبطال الشبهة:

هذه مقولة ضلال يُقصد بها الاستهزاء، ولا حجة فيها لأن المؤمن لا يعترض على مشيئة الله.

٢) مقولتهم تدل على بخلهم وتمستكهم بالدنيا،
 فإن الغنى والفقر ابتلاء من الله للناس ببعضهم.

### التفصيل:

### أولا. هذه مقولة ضلال، لا حجة فيها:

يبين الله على أن اعتراض الكافرين على المؤمنين حين يأمرونهم بالإنفاق على الفقراء والمحاويج اعتراض باطل، وحُجَّة داحضة حين قالوا: أيفقرهم الله ونطعمهم نحن، لو شاء الله لأغناهم كما أغنانا، وما هذه المقالة منهم إلا ضلال ظاهر، كما قال على هذه المقالة منهم إلا ضلال ظاهر، كما قال على قول من قال من أهل التأويل: إن هذه الجملة السابقة قول من قال من أهل التأويل: إن هذه الجملة السابقة من قول الله هم ردًا على مقالتهم، أو حكاية قول المؤمنين لهم، وقد كان هؤلاء الكافرون يسمعون من المؤمنين أنهم يعلقون أفعال الله على بمشيئته فيقولون: لو شاء الله لأغنى فلانًا، ولو شاء لأعز فلانًا، ولو شاء لأعز فلانًا، ولو شاء خرج الاستهزاء بالمؤمنين، وكأنهم يقولون لهم: إذا كان غرج الاستهزاء بالمؤمنين، وكأنهم يقولون لهم: إذا كان الله رزقنا فهو قادر على أن يرزق هؤلاء الفقراء فلم تتمسون الرزق مِنًا (١٠) وهذا في الحقيقة احتجاج

باطل؛ لأن الله على إذا ملّك عبدًا مالًا ثم أوجب عليه فيه حقًا فكأنه انتزع ذلك القدر منه فيلا معنى للاعتراض، وقد صدقوا في قولهم: لوشاء الله أطعمهم، ولكن كذبوا في الاحتجاج؛ لأن هذا غلط منهم ومكابرة ومجادلة بالباطل، فكلامهم وإن كان صحيحًا في نفسه، لكنهم لمّا قصدوا به الإنكار لقدرة الله، أو إنكار جواز الأمر بالإنفاق مع قدرة الله، كان احتجاجهم من هذه الحيثيّة باطلًا؛ لأن لله إرادة كونية، وإرادة شرعية، ولا يصح الاحتجاج بالإرادة الكونية على الإرادة الشرعية، وهو عين ما قاله الذين كفروا، فالأمر بالإطعام أمر شرعي، وقولهم: ﴿ أَنُطُعِمُ مَن لَوَ فَالأَمْر بالإطعام أمر شرعي، وقولهم: ﴿ أَنُطُعِمُ مَن لَوَ

فلو كانوا يؤمنون بمشيئة الله التي يحتجون بها لأنفقوا مما رزقهم الله؛ فالمؤمن يسير وفق أمر الله ولا يعترض على مشيئته وقدره، ويدرك سنن الله في حياة العباد، فالله هو مطعم الجميع وهو رازق الجميع، وكل ما في الأرض من أرزاق ينالها العباد هي من خلقه، فلم يخلقوا هم لأنفسهم منها شيئًا، وما هم بقادرين على خلقه أصلًا (٢). وهذا مثل قوله على: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ خَلْقه أَشَرُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشَرَكُنا ﴾ (الأنعام: ١٤٨).

## ثانيًا. مقولة بخل:

في هذه الآية الكريمة أكبر زجر عن اقتصاص ما يحكى عن البخلاء في اعتذارهم بمثل ما ضلل به المشركون ومجاراتهم فيه فإن ذلك من اللؤم وشح

الكشاف، الزنخشري، مرجع سابق، ج٣، ص٣٥ بتصرف. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١١، ج٣٢، ص٣٢.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص ٢٩٧٠،
 ٢٩٧١.

النفس وخبث الطبع(١).

فمقالة هؤلاء المشركين خطأ؛ لأن الله على أغنى بعض الخلق وأفقر بعضًا ليبلو الغني بالفقير فيما فرض له من الزكاة، والمؤمن لا يعترض على المشيئة، وإنها يوافق الأمر، أما مقالة هؤلاء: نحن نوافق مشيئة الله، فلا نطعم من لم يطعمه الله، فهذا عماً يتمسّك به البخلاء، وهو زعم باطل، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ وَهُو زَعم باطل، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ وَهُو زعم باطل، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ وَهُو زعم باطل، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ وَهُو رَحِم باطل، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ كَانَا الله قومًا وحرمه أخرين؛ ابتلاءً منه سبحانه للناس بعضهم ببعض فلا اعتراض لأحد على مشيئة الله على وحكمه في خلقه (")، اعتراض لأحد على مشيئة الله على وحكمه في خلقه (")، قال تعالى: ﴿ وَهُو اللّذِي جَعَلَكُمْ فِي مَا مَاتَنكُمُ الْأَرْضِ وَرَفَع سَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنّكُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ اللانمام).

#### الخلاصة:

- دعوى المشركين أنهم لا يعطون الفقراء من أموالهم لأن الله لو شاء لأغناهم \_ دعوى ضلال بيّن عن إدراك طبيعة سنن الله وإدراك حركة الحياة وضخامتها وعظمة الغاية التي تتنوع من أجلها المواهب، وتتوزع بسببها الأموال والأرزاق.
- هذه دعوى تشي بعدم إدراكهم لسنن الله في
   حياة العباد؛ فالله هو مطعم الجميع وهو الرازق، ولو
   شاء لمنعهم رزقهم فهاذا كانوا سيقولون حينئذ؟!

١. محاسن التأويل، القاسمي، مرجع سابق، ج٨، ص٦٨.

هذه الدعوى تنضح بلؤم دخائلهم، وخبث طباعهم، وشح نفوسهم وتطاولهم على من يدعونهم إلى البر والإنفاق.

## 300 pr

# ثَالثًا. مزاعم جاهليَّة باطلة

# الشبهة السادسة والثلاثون

دعوى أن الأولاد يجلبون الفقر والإملاق على آبائهم (\*)

### مضمون الشبهة:

## وجها إبطال الشبهة:

المولى ﷺ هو المتكفّل بالرزق لجميع خلقه،
 ومسبّب الأسباب التي بمجرد الأخذ بها يتحصّل

٢. الكشاف، الزمخشري، مرجع سابق، ج٣، ص٣٢٥. التحريسر والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١١، ج٣٣،

<sup>(\*)</sup> الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (الإسراء/ ٣١، الأنعام/ ١٥١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الإسراء/ ٣١، الأنعام/ ١٣٠، ١٤٠، ١٥١، التكوير/ ٨، ٩).

٣. وَأُد البنات: دفنهنَّ أحياءً.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

الرزق، فلا مجال إذن لجعل الفقر أو حتى خشيته ذريعة لقتل الأولاد.

السبب الحقيقي لقتل هؤلاء الجاهليين
 أولادهم هو تزيين الشيطان لهم ذلك؛ خشية الفقر
 فضلًا عن سفه هؤلاء وقصور عقولهم.

#### التفصيل:

# أولا. الرازق هو الله وهو مسبِّب الأسباب ليتكسَّب بها الخلق في حياتهم:

كان المشركون يقتلون أولادهم كما سوَّلت لهم الشياطين، فكانوا يئدون البنات خشية العار، وربما قتلوا بعض الذكور خشية الفقر وخوف الإملاق كما حكى عنهم القرآن؛ لئلًا تكثر عيلتهم، فنهاهم الله عَلَى عن ذلك، وفي هذا الصنيع يقول الشاعر:

إِذَا تَذَكَّرتُ بِنْتِي حِينَ تَنْدُبُنِي

فَاضَتْ لعَـبْرَة بنْتِي عَـبْرَقِ بـدَمِ أُحَـاذِرُ الفَقْر يَوْمًا أَنْ يُلِـمَّ بهـا

فیَکْشِفُ السِّنْرَ عن لَـحْمٍ عَلَى وَضَـمِ تَهْوَى حَیاتِ وَأَهْوى مَوْتَهَا شَـفَقًا

وَإِيَّاهُمْ ﴾ (الأنعام: ١٥١).

فذكر الله رزقهم في آية الإسراء مع رزق آبائهم، وفي آية الأنعام قدم رزق الآباء للإشارة إلى أنه كها رزق الآباء فلم يموتوا جوعًا كذلك يرزق الأبناء، والله على هو الرزاق ولستم ترزقون أنفسكم أو ترزقون أبناءكم، فرزقكم ورزقهم على الله.

وبين آية الأنعام وآية الإسراء فرقٌ في النظم، رغم ما بين الآيتين من تشابه، وهذا يتضح من وجهين هما:

1. أنه تعالى قال في آية الإسراء: ﴿ خَشْيَةَ إِمْلَتِ ﴾ (الإسراء: ٣١)، وقال في آية الأنعام: ﴿ مِنَ إِمْلَتِ ﴾ (الأنعام: ١٥١)، ويقتضي ذلك أن الذين كانوا يئدون أولادهم أو بناتهم كانوا يئدونهم لغرضين: إما لأنهم فقراء لا يستطيعون الإنفاق عليهم، وربيا لا يرجون من البنت إن كبرت إعانة على الكسب فهم يئدونها لذلك، فذلك مورد قوله على الكسب فهم يئدونها لذلك، فذلك مورد قوله على ألتعليلية تقتضي أن الإملاق سبب قتلهن، فيقتضي أن الإملاق موجود حين القتل.

وإما أن يكون الحامل على القتل ليس فقر الأب، ولكن خشية عروض الفقر للبنت بموت أبيها، إذ كانوا في جاهليتهم لا يورِّ ثون البنات، فيكون الدافع للوأد هو توقع الإملاق، فذلك مورد قوله على في سورة الإسراء ﴿خَشْيَةَ إِمَلَقِ ﴾.

٢. من أجل الاعتبار في الفرق للوجه الأول قيل هنالك: ﴿ فَحَنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّاهُمْ ﴾، بتقديم ضمير الآباء على ضمير الأولاد؛ لأن الإملاق الدافع للوأد المحكي به في آية الأنعا فهو إملاق الآباء، فقدَّم الإخبار

بأن الله على هو رازقهم وكمل بأنه رازق أولادهم، وأما الإملاق المحكي في سورة الإسراء فهو الإملاق المخشي وقوعه، فلذلك قدّم الإعلام بأن الله رازق الأولاد وكمل بأنه رازق آبائهم، وهذه من نكت القرآن في تقديم الأهمّ في كل موضع بحسبه(۱).

## ثانيًا. السبب الحقيقي لقتل هؤلاء الجاهليين أولادهم هو تزيين الشياطين لهم مع قصور عقولهم:

من ردود القرآن عليهم أنه بين لهم أن السبب الـذي جعلهم يقتلون أولادهم يرجع إلى ثلاثة أمور هي:

فشركاؤهم من الشياطين هم الذين زيَّنوا لهم ذلك، وليردوهم فيهلكوهم، ليلبسوا عليهم دينهم؛ أي: يخلطوه عليهم.

اتقاء العار، وهو خاص بوَأْد البنات خشية أن يكنَّ سببًا للعار إذا كبرن، فهم يصورون البنت لوالدها الجبار العاتي ترتكب الفاحشة، أو تقترن بزوج دونه في الشرف والكرامة فتلحقه الخِسَّة، أو تُسْبَى في القتال.

٣. التدين بنَحْر الأولاد للآلهة تقربًا إليها بنذر أو بغير نذر، وكان الرجل ينذر في الجاهلية لئن ولد له كذا غلامًا لينحرن أحدهم كها حلف عبد المطلب، وخبره معروف يذكر في قصص السيرة النبوية. ولولا الشرك

ومن ردود القرآن عليهم تعنيفه إياهم وإلقاء العيب عليهم وتهديدهم، وذلك في قوله على: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ عليهم وتهديدهم، وذلك في قوله على: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُمِلَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُمِلَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُمِلَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ وَقَالُمُ اللَّهِ وَقَلْمُ اللَّهِ عَلَى أَي ذَنب قتلوها، وفي هذا تهديد لقاتلها وبيان أنه غير معذور في قتلها، وفي هذا ما فيه من إلقاء الرعب في نفس الوائد.

الذي يفسد العقول لما راجت هذه الوسوسة عندهم (٢).

فهذه كانت نظرة الجاهلية إلى المرأة على كل حال، حتى جاء الإسلام يشنع بهذه العادات ويقبحها، وينهى عن الوأد ويغلظ فعلته، ويجعلها موضوعًا من موضوعات الحساب يوم القيامة. يذكره في سياق هذا الهول الهائج المائج مسياق سورة التكوير كأنه حدث كوني من هذه الأحداث العظام. ويقول: إن الموءودة ستُسأل عن وأدها. فكيف بوائدها؟!

وما كان يمكن أن تنبت كرامة المرأة من البيئة الجاهلية أبدًا؛ لولا أن تتنزل بها شريعة الله ونهجه في كرامة البشرية كلها، وفي تكريم الإنسان: الذكر والأنثى؛ وفي رفعه إلى المكان اللائق بكائن يحمل نفخة من روح الله العلي الأعلى، فمن هذا المصدر انبثقت كرامة المرأة التي جاء بها الإسلام، لا من أي عامل من عوامل البيئة.

وحين تحقق ميلاد الإنسان الجديد باستمداد القيم التي يتعامل بها من السهاء لا من الأرض، تحققت للمرأة الكرامة، فلم يعد لضعفها وتكاليف حياتها المادية على أهلها وزن في تقويمها وتقديرها؛ لأن هذه

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٧،
 ج٥١، ص٨٧، ٨٨.

تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۸، ص۱۲٤، ۱۲۵.

ليست من قيم السهاء ولا وزن لها في ميزانها، إنها الوزن للروح الإنساني الكريم المتصل بالله، وفي هذا يتساوى الذكر والأنثى (١).

#### الخلاصة:

- كان المشركون يقتلون أولادهم من الفقر أو خشية الفقر، بيد أن المولى الله وضح لهم أنه رازقهم ورازق أولادهم، ومن ثم فلا عبرة بحجتهم الواهية التي تدعوهم لقتل أولادهم.
- لقد بين القرآن الكريم أن السبب الحقيقي وراء
   قتل هؤلاء المشركين أولادهم ليس هو الفقر أو الخوف منه، إنها يرجع فعلهم هذا إلى تزيين الشياطين لهم، أو اتقاء العار بوأد البنات، أو التقرب إلى آلهتهم بنحر أولادهم بنذر أو بغيره.

## 999 gre

## الشبهة السابعة والثلاثون

# ادّعاء أن ما في بطون الأنعام خالص للذكور ومحرم على الإناث (\*) ®

### مضمون الشبهة:

توهم الجاهليون العرب أن ما تحمله الأنعام في بطونها من الأجنة فيه شؤم على المرأة، فإذا خرجت هذه

الأجنة حيّة أحل للذكور أكلها، وحرّم على الأزواج وقيل مطلق النساء، وإذا خرجت هذه الأجنة ميتة فقدت حينئذ شؤمها وأحل للذكور والإناث أكلها قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَكَذِهِ ٱلْأَنْفَكِمِ خَالِصَةً لَهُ الْمُكُونِ هَكِذِهِ ٱلْأَنْفَكِمِ خَالِصَةً لَهُمَّ الْأَكُوبِ الْمُكُنُ مَيْنَةً فَهُمَّ لِنَاكُن مَيْنَةً فَهُمَّ فِيهِ شُرُكَامُ ﴾ (الأنعام: ١٣٩).

## وجه إبطال الشبهة:

التحريم والتحليل من خصوصيات المشرِّع ﷺ ولا يختص به أحد من البشر، والمولى ﷺ لم يحرم من هذه الأنعام شيئًا كما يتوهم هؤلاء الجاهليون.

### التفصيل:

# التحريم والتحليل من خصوصيات المشرِّع ﷺ ولا يختص به أحد من البشر:

هذا ضرب من أحكام العرب الجاهلين السخيفة في التحريم والتحليل، وهو خاص بها في بطون بعض الأنعام من اللبن والأجنة، ورُوي أن المراد بالأنعام هنا البحائر وحدها، أو هي والسوائب، كانوا يجعلون لبنها للذكور ويحرمونه على الإناث، وكانت إذا ولدت ذكرًا حيًّا جعلوه خالصًا للذكور لا تأكل منه الإناث، وإذا كان ميتًا اشترك فيه الذكور والإناث، وإذا ولدت أنثى تركوها لأجل النتاج، وبعض مفسري السلف لم يقيدوا هذه الأنعام بالبحائر والسوائب، فيمكن حمل المُطْلَق (٢) على المُقيَّد (٣)، يحتمل أنهم كانوا يقولون ذلك في أنعام

أي ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٠٣٨٤.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (الأنعام/ ١٣٩).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الأنعام/ ١٤٠: ١٤٣). في "تفرُّد الله بالتشريع في التصوُّر الإسلامي" طالع: الوجه الأول، من الشبهة السابعة والعشرين، من الجزء السابع (الإيان والتدين).

المُطْلَق: ما دلَّ على الماهية من غير أن يكون له دلالة على شيء من قيودها.

٣. الْمُقَيَّد: ما فيه صفة أو شرط أو استثناء، فهو نقيض الْمُطْلَق.

أخرى يعينونها بغير وصف البحيرة أي مشقوقة الأذن، والسائبة التي تسيب، وتترك للآلهة فلا يتعرض لها أحد(١).

وقد رد الله عليهم بقوله: ﴿ سَيَجَزِيهِم وَصَفَهُمْ ۚ إِنَّهُۥ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ الله الله عليه عليمٌ ﴿ الله الله عليه عليه عليه على الخلق وعلمه بشئونهم وأعمالها ومناشئها من صفاتهم، بأن يجعل عقابهم عين ما يقتضيه وصفهم ونعتهم الروحي.

ومن ردّ القرآن عليهم ما بيّنه من جهلهم في تحريمهم بعضها دون بعض بلا مُحصّص، وجعلها أجزاء وأنواعًا: بَحيرة وسائبة ووصيلة وحاميًا.. وغير ذلك من الأنواع التي ابتدعوها في الأنعام والزروع والثهار، فبين الله أنه أنشأ جنات معروشات وغير معروشات، وأنه أنشأ من الأنعام حمولة وفرشًا، ثم بين أصناف الأنعام إلى غنم، وهي بياض وهو الضأن، وسواد وهو المعز، ذكره وأنثاه، وإلى إبل ذكورها وإناثها، وبقر كذلك، وذكر أنه لم يحرم شيئًا من ذلك ولا شيئًا من أولادها، بل كلها مخلوقة لبني آدم أكلا وركوبة وحولة وحلبًا وغير ذلك من وجوه المنافع.

قال على: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَكِم ثَمَنِيَةَ أَزْوَجِ ﴾ (الزمر: ١)، وقال على في الرد عليهم: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ حَمُولَةً وَفَرْشَا حَكُمُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ وَلَا تَنَيعُوا خُطُونِ حَمُولَةً وَفَرْشَا حَكُمُ عَدُو مُمْيِنٌ ﴿ اللّهَ مَعَلَيْهَ أَنْهُ لَكُمْ عَدُو مُمْيِنٌ ﴿ اللّهَ مَكَنِيَةَ أَزْوَجٌ مِنَ الشّعَالِيْ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُمْيِنٌ ﴿ اللّهَ مَا لَا مُنْكِينَةً أَزْوَجٌ مِن الشّعَالِيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللل

كُنتُدُ صَدِيقِنَ إِنَّ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعْرِ الْمَعْرَةِ وَصَدِيمُ الْمَا الْمُسْتَمَلَتُ عَلَيْهِ آرَعَامُ ٱلْأَنشَيَيْنِ أَمَّا ٱلشَّتَمَلَتُ عَلَيْهِ آرَعَامُ ٱلْأَنشَيَيْنِ أَمَّا الْمُسْتَمَلَتُ عَلَيْهِ الْمَا الْمُسْتَمَلَتُ اللّهُ بِهَدَا أَفْمَن أَظْلَمُ مِينَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا لِيُضِلَ اللّهُ بِهَدَا فَنَمَن أَظْلَمُ مِينَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا لِيُضِلَ النّاسَ بِفَيْرِعِلْمِ أَن ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِيدِينَ اللهَ اللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِيدِينَ اللهُ اللّهِ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِيدِينَ اللهُ اللّهِ اللهِ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى طَاعِمِ يَطْمَعُهُ إِلّا آن يَكُونَ مَيْسَتَةً أَوْدَمًا مَسْفُوعًا أَوْلَحَمْ خِنزِيرِ فَإِنّامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ بِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

والردّ هنا فيه تبكيت وتجهيل لهم، فهو يقول لهم:
أحرّم الله الذكرين من كل واحد من الزوجين وحدهما
أم الأنثيين وحدهما، أم الأجنّة التي اشتملت عليها
أرحام إناث الزوجين كليها، سواء كانت ذكورًا أو
إناثًا؟ والاستفهام هنا إنكاري، فالله لم يحرم شيئًا من
هذه الثلاث، وبهذا السؤال التفصيلي يظهر للمتفكر فيه
منهم أنه لا وجه لهم يعقل لقولهم؛ لأن ترتيب الحكم
على الوصف بالذكورة أو الأنوثة أو الحمل يكون لغوًا
أو جهالة فاضحة إذا لم يكن تعليلًا، والتعليل بهذه
الأوصاف لا وجه له ويلزمه ما لا يقولون به، وبعدمه
يلزمهم التحكم في أحكام الله، وكون الافتراء عليه بغير
أدنى علم ولا عقل؛ ولذا قال: ﴿ نَيْتُونِي بِعِلْمٍ إِن
كُنتُد صَدِقِينَ ﴿ الأنه ) ﴿ (الانعام)، أي: أخبروني بعلم أو
يقين يُؤْثَر عن أحد رسل الله أو بينة متلسة بعلم يركن

١. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٨، ص١٢٨.

إليه العقل، كيف حرم الله عليكم ما زعمتم تحريمه، وإلا كان تخصيص ما حرمتم دون أمثاله جهلا محضا كما أنه افتراء كذب.

وهم لا يدعون هذا ولا ذاك، وإنها يفترون على الله الكذب بدعوى التحريم افتراء مجردًا من كل علم، ويقلد بعضهم بعضًا خلفًا عن سلف في قولهم: إن الله أمرهم بتحريم ما حرموا واقتراف ما اقترفوا، كها قال على فيهم: ﴿ وَإِذَا فَمَلُوا فَنْحِشَةٌ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا قَال عَلَيْهَا فَيْهِمَ الله عَلَيْهَا أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ الله لا يَأْمُرُ بِالفَحَسَلَةِ أَتَقُولُونَ عَلَى الله عَلَيْها الله عَلَى الله عَلَيْها الله عَلَى الله عَلَيْها الله عَلَى الله عَلَيْها الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله

به بحملهم على اتِّباعه فيه مع نسبته إلى الله ﷺ بغير علم ما يكون حجة له فيه (١).

### الخلاصة:

- استطرد المشركون في أوهامهم وتصوراتهم الفاسدة والنابعة من الشرك والوثنية إلى أن أمر التشريع بالحل والحرمة عائد إلى كبارهم، فقالوا عن الأجنة التي في بطون بعض الأنعام: إنها خالصة للذكور منهم حين تنتج، محرَّمة على الإناث إلَّا أن تكون ميتة، فيشارك فيها الإناث الذكور، وذلك بلا سبب ولا دليل ولا تعليل إلَّا أهواء الرجال التي يصوغون منها دينًا غامضًا متلبسًا في الأفهام.
- ردّ المولى ﷺ على هؤلاء الجاهليين ردًّا فيه تبكيت وتجهيل لهم قائلا: أحرّم الله المذكرين من كل واحد من المزوجين وحدهما أم الأنثيين وحدهما، أم الأجنة التي اشتملت عليها أرحام إناث الزوجين كليها سواء كانت ذكورًا أو إناتًا. والاستفهام إنكاري يبطل معتقداتهم ويسخر من عقولهم.

## 20 EK

١. المرجع السابق، ص١٤٤.

## المحورالرَّابع

# شبهات تتعلّق بقضية الإيمان والكفر

# الشبهة الثامنة والثلاثون

# دعوى المنافقين أن المؤمنين بالرَّسول ﷺ سُفهاء (\*)

### مضمون الشبهة:

زعم المنافقون أن السبب في عدم إيهانهم بها جاء به الرسول و عدم امتثالهم لأوامره هو أن المؤمنين به سفهاء، ويقولون: كيف نصير نحن وهؤلاء بمنزلة واحدة وعلى طريقة واحدة وهم سفهاء؟! قال تعالى:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ النَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كُما ءَامَنَ السَّفَهَاة ﴾ (البقرة: ١٣).

## وجها إبطال الشبهة:

- ١) هذه المقولة سببها تزيين الشيطان لقائليها.
- ٢) ما عليه المنافقون هو السفه نفسه، ولكنهم لا يعلمون سفههم للرَّيْن (١) الذي على قلوبهم.

### التفصيل:

## أولا. غرور المنافقين وتزيين الشيطان لهم:

ما عليه المنافقون من الغرور قد سوَّل لهم الباطل وزين لهم سوء أعمالهم فرأوه حسنًا، بل غرورهم وعنادهم قد شوَّه في نظرهم كل حق لم يأت على ألسنة رؤسائهم ومقلِّديهم، فعندئذ يرونه قبيحًا، ومن قصص

غرورهم وتُرهات حكاياتهم وغرورهم ما حكاه القرآن الكريم عنهم حين طُولبوا بالإيهان بها جاء به النبي الكوان يؤمنوا كها آمن الناس من أتباع النبي الله فكان جوابهم: ﴿ أَنُوْمِنُ كُمَا عَامَنَ السُّفَهَا أَهُ ﴿ (البقرة: ١٣)، فرموهم بالسَّفَه والطَّيش، وخِفَّة العقل وضعف الرأي وسوء التصرف.

## ثانيًا. السفه سمة المنافقين:

لقد ردَّ الله عليهم بقوله: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَآهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ (اللهِ (البقرة).

فهم وحدهم السفهاء دون من عرَّضوا بهم، فأي الفريقين أحق بلقب السفيه وأجدر به؟! ما عليه هؤلاء المنافقون من سوء العقيدة، وقُبْح العمل وعدم الثبات على الرأي، أم ما عليه المؤمنون من العقيدة الصحيحة، وصلاح العمل واطمئنان القلب بالإيهان؟!

إن اتهام المنافقين للمؤمنين بتهمة السفه والفساد ونقصان العقل، ووصفهم بهذا الوصف أمرٌ لا يضرّ كل مؤمن إلى يوم القيامة، كما أنه لم يضر أصحاب رسول الله .

ومقولة أهل النفاق هذه كانوا يقولونها في الخفاء استهزاء بالمؤمنين، فأطلع الله نبيّه وأتباعه على ذلك، وأخبر أن السَّفه وفساد البصائر وقلة العقول هو وصف مقصور على أهل النفاق، والدليل على ذلك أفعالهم التي يهارسونها، ولكنهم لا يعلمون للرّان الذي على قلوبهم (٢).

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١٣).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٣).

١. الرَّيْن: الصَّدَأ الذي يَعْلُو على الشيء الجِيلِّ، والمراد: غطَّى على قلوبهم ما كانوا يقترفونه من الذنوب.

۲. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱، ص۱۵۹،
 ۱۲۰ بتصرف.

#### الخلاصة:

تزيين الشيطان للمنافقين هو الذي دفعهم إلى اتهام المسلمين بالسَّفه والجهل؛ ولكن الحقيقة أن المنافقين هم السفهاء ولكنهم لا يعلمون لما ألقاه الله على قلوبهم وأساعهم وأبصارهم من الدنس والغشاوة وسوء الطبع.

الشبهة التاسعة والثلاثون

دعوى كفار مكة أن الإيمان بمحمد ﷺ يَتْبَعُه عدمُ الأمان (\*)

### مضمون الشبهة:

### وجوه إبطال الشبهة:

ا رغم أن هذه المقولة تَعَلَّلُ باطلٌ وزعمٌ لا دليـلَ
 عليه، إلا أنها اعتراف منهم بأن دعوة محمد رحق حق.

٢) الله أمَّنهم وهم يشركون به فكيف يُتَخطفون
 وهم مؤمنون به!

- ٣) عِلَّة الهـ لاك الحقيقيـة في البَطَـر وكُفْـر النعمـة
   وتكذيب الرسل.
- عند الله خير وأبقى لهم.

### التفصيل:

أولا. رغم بطلان زعمهم إلا أنه اعتراف بأن محمد ﷺ على حق:

إن قولتهم التي قالوها للرسول الشهم معتذرين عن اتباعه مخافة أن يفقدوا سلطانهم على قبائل العرب المجاورة التي تعظم الكعبة، وتدين لسدنتها، وتعظم أصنامها، فتتخطفهم تلك القبائل.

هذه الشبهة من تعلُّلات أهل مكة من المشركين، وهو تعلُّلُ باطل وعذر عاطل، حيث يزعمون أنهم إن دخلوا في دين محمد الله فسوف يتخطَّفهم العرب من أرضهم، ولا طاقة لأهل مكة بهم.

﴿ وَقَالُوْا إِن نَتْبِعِ الْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَفَ مِنَ أَرْضِناً ﴾ فهم لا ينكرون أنه الهدى، ولكنهم يخافون أن يتخطفهم الناس. وهم ينسون الله، وينسون أنه وحده الحافظ، وأنه وحده الحامي؛ وأن قوى الأرض كلها لا تملك أن تتخطفهم وهم في حمى الله؛ وأن قوى الأرض كلها لا تملك أن تنصرهم إذا خذلهم الله. ذلك أن الإيهان لم يخالط قلوبهم، ولو خالطهم لتبدلت نظرتهم للقوي، ولاختلف تقديرهم للأمور، ولعلموا أن الأمن لا يكون إلا في جوار الله، وأن الخوف لا يكون إلا في البعد عن هداه. وأن هذا الهدى موصول بالقوة البعد عن هداه. وأن هذا الهدى موصول بالقوة

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (القصص/ ٥٧). الآيتان اللتان ورد فيهما الرد على الشبهة: (القصص/ ٥٨،٥٧).

موصول بالعزة؛ وأن هذا ليس وهمًا وليس قولًا يقال لطمأنة القلوب. إنها هو حقيقة عميقة منشؤها أن اتباع هدى الله معناه الاصطلاح مع ناموس الكون وقواه، والاستعانة بها وتسخيرها في الحياة. فالله خالق هذا الكون ومدبره وفق الناموس الذي ارتضاه له، والذي يتبع هدى الله يستمد مما في هذا الكون من قوى غير عدودة، ويأوى إلى ركن شديد في واقع الحياة (١).

إن هدى الله منهج حياة صحيحة. حياة واقعة في هذه الأرض. وحين يتحقق هذا المنهج تكون له السيادة الأرضية إلى جانب السعادة الأخروية. وميزته أنه لا انفصال فيه بين طريق الدنيا وطريق الآخرة؛ ولا يقتضي الغاء هذه الحياة الدنيا أو تعطيلها ليحقق أهداف الحياة الآخرة. إنها هو يربطهها معًا برباط واحد: صلاح القلب وصلاح المجتمع وصلاح الحياة في هذه الأرض. ومن ثم يكون الطريق إلى الآخرة، فالدنيا مزرعة الآخرة، وعهارة جنة هذه الأرض وسيادتها وسيلة إلى عهارة جنة الآخرة والخلود فيها، بشرط اتباع هدى الله. والتوجه إليه بالعمل والتطلع إلى رضاه.

وما حدث قط في تاريخ البشرية أن استقامت جماعة على هدى الله إلا منحها القوة والمنعة والسيادة في نهاية المطاف بعد إعدادها لحمل هذه الأمانة. أمانة الخلافة في الأرض وتصريف الحياة.

وإن الكثيرين ليشفقون من اتباع شريعة الله والسير على هداه، يشفقون من عداوة أعداء الله ومكرهم، ويشفقون من تألب الخصوم عليهم، ويشفقون من المضايقات الاقتصادية وغير الاقتصادية! وإن هي إلا

أوهام كأوهام قريش يوم قالت لرسول الله ﷺ: ﴿إِن نَّتَيِعِ ٱلْمَدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنَ أَرْضِنَا ﴾ (القصص: ٥٧)، فلما اتبعت هدى الله سيطرت على مشارق الأرض ومغاربها في ربع قرن أو أقل من الزمان (٢).

# ثانيًا. كيف يُتَخطفون وهم مؤمنون وقد أَمَّنهم الله وهم مشركون؟!

وقد رد الله على المشركين ردًّا مصدَّرًا باستفهام التوبيخ والتقريع، فقال: ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا عَامِنًا يَجْنَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنًا ﴾ (القصص: ٥٧).

والمعنى: فقد جعلنا لهم حرمًا ذا أمن وطمأنينة، وذلك أن العرب كانت في الجاهلية يُغير بعضهم على بعض ويقتل بعضهم بعضًا، وأهل مكة آمنون حيث كانوا بحرمة الحرم، فأجاب الله عن العلة التي اعتلُوا بها بأنه قد أمّنهم بحرمة البيت، ومنع عنهم عدوَّهم فلا يخافون أن تستحلَّ العرب حرمةً في قتالهم، وكأنه يقول لهم: كنتم آمنين في حرمي تأكلون رزقي وتعبدون غيري أفتخافون إذا عبدتموني وآمنتم بي أن يتخطفكم الناس؟!

كما أخبرهم الله على أن هذا الحرم الآمن تجبى إليه الثمرات المختلفة على اختلاف أنواعها من الأراضي المختلفة وتحمل إليه، ولكنهم غافلون عن الاستدلال الصحيح، وأنَّ مَن رزقهم وأمَّنهم فيها مضى حال كفرهم يرزقهم لو أسلموا وآمنوا، ويمنع الكفار عنهم في إسلامهم، فمقالتهم هذه ناشئة عن فرط جهلهم ومزيد غفلتهم وقلة علمهم وعدم تفكُّرهم في أمر

٢. المرجع السابق، ص٢٧٠٤.

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٥، ص٢٧٠٣.

معادهم ورشادهم؛ ولذا قال عَلَىٰ: ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَهُمْ مَعَادهم ورشادهم؛ ولذا قال عَلَىٰ ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْمَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رَزْقًا مِن لَدُنَا وَلَاكِنَ أَكُونَ مُرَمًّا عَالَمُونَ اللهِ ﴿ النصص ).

وبهذا رد الله عليهم في وقتها بها يُكذّب هذا العذر الموهوم. فمن الذي وهبهم الأمن؟ ومن الذي جعل هم البيت الحرام؟ ومن الذي جعل القلوب تهوي إليهم تحمل من ثمرات الأرض جميعًا؟ تتجمع في الحرم من كل أرض، وقد تفرّقت في مواطنها ومواسمها الكثيرة:

﴿ أَوَلَمْ نُمُكُن لَهُ مُ حَرَمًا عَامِنًا يُجْعَى إِلَيْهِ نُمَرَتُ كُلِّ شَيْءِ رَزْقًا مِن لَدُناً ﴾ (القصص: ٥٧).

فيا بالهم يخافون أن يتخطفهم الناس لو اتبعوا هدى الله، والله هو الذي مكّن لهم هذا الحرم الآمن منذ أيام أبيهم إبراهيم؟ أفمن أمّنهم وهم عصاة، يدع الناس يتخطفونهم وهم تقاة؟! ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكَثَرُهُمُّ لَا يَعْلَمُونَ لَيْ وَلَكِكِنَّ أَكَثَرُهُمُّ لَا يَعْلَمُونَ أَين يكون الأمن وأين تكون المخافة. ولا يعلمون أن مرد الأمر كله لله (۱).

# ثَالثًا. علة الهلاك الحقيقية في البطر وكفر النعمة وتكذيب الرسل:

إن بطر النعمة وعدم الشكر عليها هو سبب هلاك القرى، وقد أو توا من نعمة الله ذلك الحرم الآمن؛ فليحذروا إذن أن يبطروا، وألا يشكروا، فيحل بهم الهلاك كما حل بالقرى التي يرونها ويعرفونها، ويرون مساكن أهلها الداثرين خاوية خالية ﴿ لَرَ نُسْكُن مِّنَ بَعْدِهِرً إِلَّا قَلِيلًا ﴾. وبقيت شاخصة تحدث عن مصارع أهلها، وتروى قصة البطر بالنعمة، وقد فني أهلها فلم يعقبوا أحدًا، ولم يرثها بعدهم أحد ﴿ وَكُنّا نَحَنُ النصص).

على أن الله لم يهلك تلك القرى المتبطرة إلا وقد أرسل في أمها رسولًا، فتلك هي سنته التي كتبها على نفسه رحمة بعباده: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينيِنَا وَمَاكُنَا مُهْلِكِي الْقُرَىٰ حَتَىٰ اللهُ لَكِي اللهُ ا

وحكمة إرسال الرسول ﷺ في أم القرى أي كبراها أو عاصمتها أن تكون مركزًا تبلغ منه الرسالة إلى الأطراف فلا تبقى حجة ولا عذر فيها لأحد. وقد أرسل النبي في مكة أم القرى العربية، فهو ينذرهم عاقبة المكذبين قبلهم بعد ما جاءهم النذير. ﴿ وَمَا صُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَى الْا وَأَهْلُهَا ظُلِلْمُونَ ﴾ (القصص). يكذبون بالآيات عن معرفة وعن يقين!

١. المرجع السابق، ص٢٧٠٤.

# رابعًا. لو تخطفهم الناس إن آمنوا، فما عند الله خير وأبقى لهم:

وهذا هو التقويم الأخير لا لما يخشون فوته من الأمن والأرض والمتاع وحده، ولا لما يمن به الله عليهم من التمكين والثهار والأمان وحده؛ ولا لما وهبه الله للقرى ثم أهلكها بالتبطر فيه وحده؛ إنها هو التقويم الأخير لكل ما في هذه الحياة الدنيا حتى لو ساغ، وحتى لو دام، فلم يعقبه الهلاك والدمار، إنه كله ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ عَلَمُ وَالقصص خير في طبيعته وأبقى في مادته

والمفاضلة بين هذا وذاك تحتاج إلى عقل يدرك طبيعة هذا وذاك، ومن ثم يجيء التعقيب في هذه الصيغة للتنبيه لإعمال العقل في الاختيار!

وفي نهاية هذه الجولة يعرض عليهم صفحتي الدنيا والآخرة، ولمن شاء أن يختار: ﴿ أَفَكَن وَعَدْنَهُ وَعَدَّاحَكُنَا فَهُو لَنقِيهِكُمَن مَّنَعَنْنَهُ مَتَنعَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَاثُمُّ هُوَيُوْمَ الْقِينَمَةِ مِنَ الْمُحْضَرِينَ اللهِ ﴾ (النصص).

فهذه صفحة من وعده الله وعدًا حسنًا فوجده في الآخرة حقًا وهو لا بد لاقيه، وهذه صفحة من نال

متاع الحياة الدنيا القصير الزهيد، ثم ها هو ذا في الآخرة محضرًا إحضارًا للحساب. والتعبير يبوحي بالإكراه في أَلْمُحْضَرِينَ ﴾ الندين يجاء بهم مكرهين خائفين يودون أن لم يكونوا محضرين؛ لما ينتظرهم من وراء الحساب على ذلك المتاع القصير الزهيد!

وتلك نهاية المطاف في الرد على مقالتهم: ﴿ وَقَالُوْا إِن اللّهِ الْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفْ مِنَ أَرْضِنَا ﴾ (القصص)، فحتى لو كان ذلك كذلك فهو خير من أن يكونوا في الآخرة من المحضرين! فكيف واتباع هدى الله معه الأمن في الدنيا والتمكين ومعه العطاء في الآخرة والأمان؟ ألا إنه لا يترك هدى الله إذن إلا الغافلون الذين لا يدركون يترك هدى الله إذن إلا الغافلون الذين لا يدركون حقيقة القوي في هذا الكون. ولا يعرفون أين تكون المخافة وأين يكون الأمن. وإلا الخاسرون الذين لا يحسنون الاختيار لأنفسهم ولا يتقون البوار (١).

#### الخلاصة:

- دعوى هؤلاء المشركين من أهل مكة أنهم إن
   آمنوا تخطفهم الناس من حولهم دعوى باطلة وتعلل لا
   دليل عليه.
- هذه الدعوى على ما تحمله من مغالطة، فإنها تحمل الاعتراف بأن ما جاء به النبي محمد ﷺ هو الهدى والحق.
- إذا كان الله أمَّنهم وهم كفار حينها كانت الجزيرة حولهم في حروب متطاحنة لا تكاد تنقطع، فهل يتركهم للناس يتخطفونهم وهم مؤمنون؟!

## AND EAST

١. المرجع السابق، ص٥٠ ٢٧٠.

## الشبهة الأربعون

# دعوى أن الهُدَى في اتّباع ما عليه اليهود والنصارى (\*) ® مضمون الشبهة :

ادَّعى اليهود والنصارى أنهم على حق؛ فقالت اليهود للنبي رضي المُدَى إلا ما نحن عليه فاتبعنا يا محمد تهتد، وقالت النصارى مثل ذلك، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَدَرَى تَهْتَدُواْ ﴾ (البقرة: ١٣٥).

### وجه إبطال الشبهة:

دعوة اليهود والنصارى إلى اتّباع ملَّة إبراهيم الطّين للإجماعهم على إمامته وهديه.

#### التفصيل:

# دعوة اليهود والنصارى إلى اتّباع ملّة إبراهيم الطّيخة لإجماعهم على إمامته وهديه:

من المعلوم أن اليهود والنصارى كليها مُقِرُّ بنبوَّة إبراهيم الخليل الطَّخِينُ؛ لذلك لما قالوا للمسلمين: كونوا يهودًا أو نصارى تهتدوا وتدخلوا الجنة، كانت الإجابة عليهم من نفس الجانب الذي أقرّوا به فكأنه قيل لهم: بل تعالوا نتَّبع ملة إبراهيم التي أجمعنا نحن وأنتم على الشهادة لها بأنها دين الله على الذي ارتضاه واجتباه وأمر به، ونحن وأنتم مجمعون على أن إبراهيم الطَّخِينُ كان إمام الهدى والمهتدين، وهذا من تلقين الله لنبيه البرهان الأقوى في المحاجة، قال الطبري - رحمه الله - احتج الله المُقوى في المحاجة، قال الطبري - رحمه الله - احتج الله

لنبيّه محمد الله الله عجة وأوجزها وأكملها، وعلّمها عمدًا نبيّه الله فقال: قبل يا محمد للقائلين لك من اليهود والنصارى ولأصحابك: ﴿ كُونُوا هُودًا أَوْ مَصَرَىٰ مَهْتَدُوا ﴾ (البقرة: ١٣٥) قل لهم: بل تعالوا نتبع ملة إبراهيم التي يُجمع جميعنا على الشهادة لها بأنها دين الله الذي ارتضاه وأمر به، فإن دينه كان الحنيفية المسلمة، وندع سائر الملل التي نختلف فيها، فينكرها بعضنا ويقرّ بها بعضنا، فإن ذلك على اختلافه لا سبيل لنا على الاجتماع عليه، كما لنا السبيل إلى الاجتماع على ملة إبراهيم.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ الدين، مَتَدُوا ﴾ بيان لعقيدة الفريقين في التفريق في الدين، والسضمير في ﴿ وَقَالُواْ ﴾ لأهل الكتاب و ﴿ أَوْ ﴾ للتوزيع أو التنويع، أي أن اليهود يدعون إلى اليهودية التي هم عليها ويحصرون الهداية فيها والنصارى يدعون إلى النصرانية التي هم عليها ويحصرون الهداية فيها وهذا الأسلوب معهود في اللغة ولو صدق أي واحد منها لما كان إبراهيم مهتديًا؛ لأنه لم يكن يهوديًا ولا نصرانيًا وكيف وهم متفقون على كونه إمام الهدى والمهتدين؟ لذلك قال تعالى ملقنًا لنبيه البرهان الأقوى والمهتدين؟ لذلك قال تعالى ملقنًا لنبيه البرهان الأقوى في محاجتهم: ﴿ قُلْ بَلْ مِلَةً إِنَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ المِنْ الذي لا نزاع في هداه ولا في هديه، فهي الملة إبراهيم الذي لا نزاع في هداه ولا في هديه، فهي الملة الحنيفية القائمة على الجادة بلا انحراف ولا زيغ، العريقة في التوحيد والإخلاص بلا وثنية ولا شرك (١٠).

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١٣٥).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٣٥: ١٣٨).

ق "هل الهدى في اتباع اليهودية؟" طالع: الشبهة الثانية، من الجزء الثامن (مقارنة الأديان).

١. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١، ص٠٤٨.

ثم خاطب الله المؤمنين وأمرهم أن يقولوا لليهود والنصارى القائلين: ﴿ كُونُواْ هُودًا أَوْنَصَـُونَى تَهْتَدُواْ ﴾ فقال لهم: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِي اللهَ إِلَى إِلَيْنَا وَمَا أُوتِي اللهَ إِلَى إِلَيْنَا وَمَا أُوتِي اللهَ إِلَى اللهِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيتُونَ مِن زَيِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَكُم مِسْلِمُونَ السَّافِانِ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنَمُ بِهِ وَفَقَدِ الْهَتَدُوا لَيْ إِلَى لَوَلَوْا فَإِنَا الْهَمْ فِي شِقَاقِ ﴾ (البقرة).

وقوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ اللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ اللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ اللَّهِ وَمَا أُوتِى النَّبِيُّونَ مِن زَيْهِمْ لَا نُفَرِقُ أُوتِى النَّبِيُّونَ مِن زَيْهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ النَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

بدل من جملة ﴿ قُلْ بَلْ مِلَةً ﴾ (البقرة: ١٣٥) لتفصيل كيفية هذه الملة بعد أن أجمل ذلك في قوله: ﴿ بَلْ مِلَةً إِبْرَهِمَ مَنِيفًا ﴾.

والدعوة إليه، لما يستمل عليه من الفضيلة الظاهرة بحصول فضيلة سائر الأديان لأهل هذه الملة، ولما فيه من الإنصاف وسلامة الطّوِيّة؛ ليرغب في ذلك الراغبون ويكمد عند سماعه المعاندون، وليكون هذا كالاحتراس بعد قوله: ﴿ بَلْ مِلْةَ إِنْهِ عِمَ حَنِيفًا ﴾.

أي: نحن لا نطعن في شريعة موسى وشريعة عيسى وما أوتي النبيون ولا نكذبهم، ولكنا مسلمون لله بدين الإسلام الذي بقي على أساس ملة إبراهيم، وكان تفصيلًا لها وكهالًا لمراد الله منها حين أراد الله إكهالها، فكانت الشرائع التي جاءت بعد إبراهيم كمنعرجات الطريق، سلك بالأمم فيها لمصالح ناسبت أحوالهم وعصورهم بعد إبراهيم، كها يسلك بمن أتعبه المسير طريق منعرج ليهدأ من ركز السيارة في المحجة، فيحط رحله وينام، ثم يرجع به بعد حين إلى الجادة، ومن مناسبات هذا المعنى أن ابتُدئ بقوله: ﴿ وَاَمَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ ﴾، واختتم بقوله: ﴿ وَمَعَنُ لَهُ مُسَلِمُونَ ﴾، ووُسًط ذكر ما أنزل على النبيئين بين ذلك.

وجمع الضمير ليشمل النبي الله والمسلمين، فهم مأمورون بأن يقولوا ذلك، وجعله بدلًا يدل على أن المراد من الأمر في قوله: ﴿ قُلْ بَلْ مِلَّةً ﴾ النبي وأمته.

١. المرجع السابق، ص٤٨٢.

أعنى قوله: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ اَهْتَدَواْ وَإِن نُولُواْ فَإِنّا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ (البقرة: ١٣٧)؛ أي: فإن صدَّق اليهود والنصارى بالله، وما أنزل إليكم، وما أنزل إلى إبراهيم وهؤلاء الأنبياء \_ عليهم السلام \_ فقد وفقوا ورشدوا ولزموا طريق الحق واهتدوا.

### الخلاصة:

- الهدى في ملة إبراهيم التَّخْلَا حنيفًا لا في اليهودية ولا النصرانية ولا وثنية العرب، ولا اهتداء إلا باتباع ملة إبراهيم التَّخِلا التي جاء بها الإسلام، فأبطل ما كان قبله من الأديان.
- لو كان اليهود والنصارى حقًا يريدون الهدى
   لآمنوا بمحمد ﷺ؛ لأنه على ملة إبراهيم السين التي يدّعون الإيمان بها.

## 36 6 K

## الشبهة الحادية والأربعون

ادعاء اليهود أن الكافرين أهدى سبيلا من المؤمنين (\*) مضمون الشبهة:

ادّعى اليهود أن الكفار \_على ما هم فيه مـن الجهـل والكفر \_أفضل وأهدى سبيلا مـن الـذين آمنـوا، وأن

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٠٩، النساء/ ٥٠: ٥٤، الإسراء/ ١٠٠، الكوثر/ ٣).

دينهم خير من دين محمد ﷺ. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النِّينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَنِ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلُامٍ أَهَدَىٰ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ۞ ﴾ (انساء).

### وجها إبطال الشبهة:

 ا بخل اليهود وأثرتهم وشحهم وحبهم لأنفسهم فقط هو الذي جعلهم يقفون مع الباطل ضد الحق؛ ومن ثم فقد لعنهم الله.

Y) اليهود يعلمون من كتابهم أن محمدًا 幾 ومن معه على حق، ولكنهم يكتمون ذلك حسدًا وعصبية أن يكون النبي من العرب.

### التفصيل:

## أولا. شح اليهود جعلهم يقفون مع الباطل ضد الحق:

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مـج١، ج١، ص٧٣٨.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (النساء/ ٥١).

٢. السّدانة: خِدْمة الكعبة.

هُوَ ٱلْأَبْتَرُ اللهِ (الكونر)، وأنزل تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمُورَانُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ثم بعد أن وبَّخهم الله على إيانهم بالجبت والطاغوت، وتفضيلهم المشركين على المؤمنين يوبخهم الله على بخلهم وشحهم وأثرتهم، قال كلَّا: ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلِّكِ فَإِذَا لَّا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴿ ﴿ النساء )، والمعنى: أنهم ليس لهم نصيب من الملك كما لهم نـصيب من الكتاب، بل فقدوا الملك كله بظلمهم وطغيانهم، ثم لو كان لهم نصيب من الملك لسلكوا فيه طريق البخل والأثرة بحصر منافعه ومرافقه في أنفسهم فـلا يعطون الناس نقيرًا منه، أي: ولو كان شيئًا حقيرًا تافهًا صغيرًا، وهذا كقول عَلَا: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآيِنَ رَحْمَةِ رَبِّنَ إِذَا لَّأَمْسَكُمْمُ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴾ (الإسراء:١٠٠)، فهؤلاء اليهود أصحاب أثرة شديدة وشح مطاع يشق عليهم جدًّا أن ينتفع منهم أحد من غير أنفسهم، فإذا صار لهم مُلك حرصوا على منع الناس أدنى النفع وأحقره، فكيف لا يشق عليهم أن يظهر نبي من العرب ويكون لأصحابه ملك يخضع لهم فيه بنـو إسرائيـل؟ وهذه الصفة لازمة لهؤلاء اليهود.

## ثانيًا. علم اليهود أن محمدًا ﷺ وأصحابه على حق، بيد أنه الحسد وكتمان الحق:

ثم بين الله حقيقة مقولتهم السابقة وتفضيلهم المشركين على المؤمنين مع أنهم يعلمون من كتبهم أن محمدًا ومن معه على الحق، وأوضح الله أن قولهم هذا ناشئ عن داعية الحسد والغرور بأنفسهم، فقد كانوا يطمعون أن يكون النبي و من بني إسرائيل وليس من العرب، قال الناز ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ النّاسَ عَلَى مَا مَاتَنهُمُ اللّهُ مِن فَضَلِمِهِ ﴾ (النساء: ٤٥)، والحاصل أن حال اليهود يومئذ كان لا يعدو هذه الأمور الثلاثة:

- إما غرور خادع يظنون معه أن فضل الله محصور
   فيهم ورحمته تضيق عن غير شعب إسرائيل من خلقه.
- وإما حسبان أن ملك الكون في أيديهم فهم لا
   يسمحون لأحد بشيء منه، ولو كان حقيرًا كالنقير.
- وإما حسد العرب على ما أعطاهم الله من
   الكتاب والحكمة والملك الذي ظهرت مبادئ عظمته.

وهذا الحسد من سهاتهم التي أكَّدها القرآن في غير ما موضع، قال عَلَىٰ: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ﴾ (البقرة: ١٠٩).

وهذا الحسد من عند أنفسهم، فلم يأمرهم الله أن يحسدوا الناس على الإيمان، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَهُ وَكُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُم ﴾ (البغرة: ١٤٦)، ذكر في الآية السابقة الذين أوتوا الكتاب يعلمون أن ما جاء به النبي هو الحق من ربهم، ولكنهم ينكرون ويمكرون، وذكر في هذه ما هو الأصل والعلة في ذلك العلم، وذلك الإنكار وهو أنهم يعرفون النبي على النبي الله على كتبهم

من البشارة به، ومن نعوته، وصفاته التي لا تنطبق على غيره وبها ظهر من آياته وآثار هدايته، كما يعرفون أبناءهم الذين يتولون تربيتهم وحياطهم حتى لا يفوتهم من أمرهم شيء.

قال عبد الله بن سلام ﴿ وكان من علماء اليهود: أنا أعلم به مِنِي بابني، فقال له عمر بن الخطاب ﴿ يُمِ؟ قال: لأني لستُ أشكُ في محمد أنه نبي، فأما ولدي فلعل والدته خانت، فقد اعترف من هداه الله من أحبارهم كهذا العالم الجليل، وتميم الداري من علماء النصارى أنهم عرفوه ﴿ معرفة لا يتطرّق إليها الشك: ﴿ وَلِنَّ فَرِيقًا مِنْهُم لَيَكُنّمُونَ ٱلْعَقَ وَهُم يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَيْ الله الذي لا مرية فيه، فهاذا يرجى منهم بعد هذا؟ وقد أسند هذا الكتهان إلى فريق منهم إذ لم يكونوا كلهم كذلك، فإن منهم من اعترف بالحق وآمن واهتدى به، ومنهم من كان يجحده عن جهل ولو علم واهتدى به، ومنهم من كان يجحده عن جهل ولو علم بالعدل أن يقبله، وهذا من دقة حكم القرآن على الأمم بالعدل (۱).

بل إن اليهود كانوا يخبرون أهل المدينة ببعثة النبي ﷺ - قبل مبعثه - أن هذا مكان وهذا زمان بعثته وهذه أوصافه، ثم لما كان الرسول من العرب كفروا به تعصبًا أنه لم يكن من اليهود، قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كَانَبُ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ كِنَبُ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْمَا عَرَفُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُوا يَسْمَا عَمُوا بِهِ فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُوا يَسْمَا صَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ كَنْرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُوا يَسْمَا صَعَهُمْ أَن يَصْعَدُوا بِهِ فَلَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الْكَنفِرِينَ اللهِ بِشَمَا اللهِ عَلَى النّهُ مِنْ عِبَادِوْدُ فَا اللّهُ مِنْ عَبَادِوْدُ فَا اللّهُ مِن فَضْ لِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوْدُ فَا اللّهُ مِن فَضْ لِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوْدُ فَا اللّهُ وَيَغْضَبٍ يُنْ اللّهُ مِن فَضْ لِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوْدُ فَا آهُ و يغضَبٍ

عَلَىٰ غَضَبٍ وَلِلْكَنفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ١٠٠٠ ﴾ (البقرة).

### الخلاصة:

- تفضيل اليهود للكفار على المسلمين مردة إلى النهود والكفار اتحدا على استئصال شَافَة المسلمين، لعلمها أن دعوة محمد والسلمين، لعلمها أن دعوة والسلطان.
- العصبية والبخل والأثرة من أهم صفات
  اليهود، وهي التي دفعتهم إلى هذا الموقف من المسلمين
  ورسولهم، فضلًا عن حسدهم للعرب على ما أعطاهم
  الله من الكتاب والحكمة والملك الذي بدت مبادئ
  عظمته في الظهور.

## SAGER

## الشبهة الثانية والأربعون

## دعوى أن اتباع الأرذلين للرسل يعوق إيمانَ الناس بهم <sup>(\*)®</sup>

### مضمون الشبهة :

ادّعى المشركون أن عدم إيهانهم بالأنبياء والرسل هو أن أتباع الرسل ليسوا من أشراف الناس وسادتهم

١. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٢، ص٠٢.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (الأنعام/ ٥٣، ١٢٣، الأعسراف/ ٧٥، ٧٦، هسود/ ٢٧، الإسراء/ ١٦، السشعراء/ ١١١، سبأ/ ٣٤، الزخرف/ ٢٣).

الآيات التي ورد فيها الردعلي الشبهة: (هود/ ٢٩، ٣٠، الكهف/ ٢٨، الشعراء/ ١١٠: ١١٥).

ق "الحكمة من استجابة النضعفاء لدعوة الأنبياء" طالع: الوجه الثالث، من الشبهة الثالث، من الجنزء الثالث (التاريخ الإسلامي١).

وكبرائهم من أولي النعمة والثروة والرياسة والرأي، إنها هم من الفقراء، والضعفاء الذين لارأي لهم، فقد اتبعوا الرسل دون تروَّ ولا فكر. قال تعالى: ﴿ وَمَا نَرَىٰكَ البَّعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمَّ أَرَاذِلُنَا ﴾ (مود: ٢٧).

### وجوه إبطال الشبهة:

ا هذه الشبهة أثارها كثير من الأمم المكذّبة لرسلها ليخرجوا عن محلّ النزاع، وعن لُبِّ القضية؛ فالرسول - أيُّ رسول - ليس مسئولًا عن التنقيب عن أحوال من يدعوهم، إنها هو مبعوث لكل الناس؛ فقراء وأغنياء، رجال ونساء.

الواقع يشهد بأن أتباع الرسل في الغالب مهم الفقراء، والمعاندون هم الأغنياء غالبًا، وليس بعارٍ على الحق ضعف من اتبعه، فإن الحق في نفسه صحيح.

٣) إيان بعض الفقراء وكفر بعض الأشراف اختبارٌ من الله للناس بعضهم ببعض، والله يمن على من يشاء بالإيهان، ويوم القيامة يسأل كل فرد عها كان يعمل في الدنيا.

### التفصيل:

## أولا. دعوى المشركين تلك خروج عن محل النزاع:

هذه الشبهة الباطلة أثارها كثير من الأمم المكذّبة لرسلهم، ومنشأ هذه السبهة هو الغرور والكبرياء والعناد؛ حيث يبرِّر المشركون والكفار كفرهم، وعدم إيانهم بها جاء به الرسل بأن أتباع الرسل هم الضعفاء، والفقراء، وأرذل الناس، فخرجوا بهذه الشبهة عن محل النزاع في قضية ما جاء به الرسول، وما يدعوا إليه،

وهي حجة واهية أثارها كل من أُرسل إليهم، فقوم نوح يقولون: ﴿ قَالُوا أَنْوَمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ الْأَزْذَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

وقد أرشد الله الرسل أن يردّوا على هـؤلاء الأقوام شبهتهم، وأن يبيّنوا لهم أنه لا يلزم الرسول التنقيب عن أحوال مـن يـدعوهم ولا البحـث عـن مناصبهم ومنازلهم، إنها عليه أن يقبل منهم تـصديقهم وأن يَكِلَ أمور بـاطنهم وسرائرهم إلى الله تعـالى؛ لأن الله بعث الرسول نذيرًا فمـن أطاعه واتّبعه وصدّقه كان منه والرسول منه، سواء كان شريفًا أو وضيعًا، جليلاً أو حقيرًا؛ ولـذا قـال نـوحٌ الله عَلى رَفِي لَوْ تَشْعُرُونَ الله عَلَى رَفِي لَوْ تَشْعُرُونَ الله عَلَى رَفِي الله عَلَى لَو كنتم (الشعراء)، أي: حسابهم وأعمالهم عـلى الله عَلَى لو كنتم تشعرون، ولكنكم جـاهلون لغـروركم وإعجـابكم بالباطل الذي أنتم عليه.

ولما سأل هؤلاء الأقوام الرسل أن يبعدوا هؤلاء الفقراء المستضعفين عنهم أبى الرسلُ ذلك، وقالوا لهم كما قال نوح الطيلا: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا لَهُ مُبِينٌ اللهُ اللهُ الشعراء).

أي: ما أرسلني الله نذيرًا لذوي الغنى دون الفقراء، وإنها أنا رسولٌ أبلغكم ما أُرسلت به، فمن أطاعني فهو السعيد، ولو كان فقيرًا.

وكذلك سأل أشراف مكة رسول الله ﷺ أن يطرد عنه جماعة من النضعفاء والموالي والفقراء من أمشال بلال وعباً روص هيب وخَباب وابن مسعود ﷺ

## ثانيًا. أَتْبَاعُ الحقِّ هم الأشراف ولو كانوا فقراء:

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَطَلُّرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَمُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَمُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءِ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلْلِمِينَ ﴿ وَمَا مِن حَسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلْلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّالِي الللَّا اللللللَّالِمُ الللللَّالِمُ الللللَّا

فاعتراض الكافرين على ضعف أتباع الرسل، وفقرهم هو من سوء جهلهم وقلّة علمهم ونقص عقولهم؛ فإنه ليس بعارٍ على الحق رذالة من اتبعه، فإن الحق في نفسه صحيح سواء اتبعه الأشراف أو الأراذل، بل إن الحق الذي لا شك فيه أن أتباع الحق هم الأشراف ولو كانوا فقراء، والذين يأبونه هم الأراذل ولو كانوا أغنياء، كما أن الواقع يشهد غالبًا أن من يتبع ولا غنياء والمترفين، والكبراء مُخالفته، كما قال كان والأغنياء والمترفين، والكبراء مُخالفته، كما قال كان والمؤيد مَن نَذير إلا قال من من من من من المناه على الأشراف والأغنياء والمترفين، والكبراء مُخالفته، كما قال كان والمن من من المنه من المنه المنه

ولذا سأل هرقل ملك الروم أبا سفيان عن صفات النبي على فقال له فيها قال: أشراف الناس اتبعوه أو ضعفاؤهم، فقال هرقل: هم أتباع الرسل.

## ثالثًا. الله يمن على من يشاء بالإيمان اختبارًا للناس:

يبين الله في موضع آخر أن إيهان بعض الفقراء وكفر بعض الأشراف إن هو إلا فتنة واختبار للناس بعضهم ببعض، فقال عَلَا: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَعْضِ، فقال عَلَا: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَعْضِ لَيْقُولُوا أَهْمَوُلَا مِنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشّنَا فَيْ اللهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِأَلْشَكُ عِلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِأَلْشَكُ عِلْكَهُم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِأَلْشَكَ عِلِيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِأَلْشَكَ عِلْهُ فَاللهِ وَاللهَ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ بِأَعْلَمَ وَلَا فَلْتَهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ يَوْلُوا اللهَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ يَالَمُ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللهُ يَعْلَمُ مِنْ اللهُ الله

فالله يمن على من يشاء وهو أعلم بالشاكرين وضمائرهم وأفعالهم فيهديهم إلى الطريق المستقيم، فليس عيبًا في دعوة الرسل أن يهتدي إليها المستضعفون، وإنها منشأ الشبهة عند هـؤلاء المعانـدين حقًّا راجعٌ إلى استكبارهم وعنادهم، وغرورهم، وإلا فلا وجهَ لهم في تبريرهم عدم الإيمان بما جاء بــه الرسول باتباع أراذل الناس له، فهذا فهم خاطئ، وَغَلَطٌ شديد، وخروج عن محل النزاع وهو حقيقة ما جاء به الرسول هل هـو حـتٌ أو لا، بـصَرْف النظـر عمن اتبعه من الناس أشرافًا كانوا أو فقراء مستضعفين، ولذا ختم نوح الطَّيِّكُم محاورته مع قومه في هـذه المـسألة بقولـه: ﴿ وَمَاۤ أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۗ إِنَّهُم مُّلَاقُواْ رَبِّهِمْ وَلَكِخِيِّ أَرَنكُمْ قَوْمًا يَجْهَلُونَ ١٠٠٠ (هرد). أي: هؤلاء الذين تسألونني إقصاءهم صائرون إلى الله، وهو سائلهم عما كانوا يعملون في هـذه الـدنيا، لا عن شرفهم وحسبهم، ولكني أراكم أيها القوم تجهلون الواجب عليكم من حق الله، ومن جهلكم

أنكم سألتموني أن أطرد الذين آمنوا بالله، فمن يمنعني من الله وعقابه إن طردتهم، أفلا تتفكرون فيها تقولون فتعلموا خطأه فتنتهوا عنه (١)؟!

### الخلاصة:

- الإيهان بالأنبياء والرسل عليهم السلام ليس مرتبطًا بنوعية أتباعهم، إذ ما العلاقة بين صدق الرسالة ونوعية الأتباع؟ ومن ثم فتعليق الإيهان على نوعية أتباع الرسول خروج بالقضية عن محل النزاع والخلاف.
- كل رسول أرسل إلى أمة أو قوم هـ و مرسل إلى فقرائهم وأغنيائهم، ومكلّف بالتبليغ بها أرسل به للغني والفقير، فمن أطاع رسوله فهو السعيد وإن كان فقيرًا، ومن عصا رسوله فهو الشقي وإن كان غنيًا.
- لا يُذمُّ الحق لضعف أتباعه، طالما أن الحق في نفسه صحيح، ووقائع التاريخ تثبت أن الفقراء هم أكثر أتباع الأنبياء، والمعاندون أكثرهم من الأغنياء.
- الإيمان عطاء ومن من الله على من يشاء، وفي ذات الوقت اختبار للأشراف بإيمان الضعفاء، ويوم القيامة الكل مسئول عما قدمت يداه.

# 20 DK

 انظر: التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦، ج٢، ص٥٤: ٥٦. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٤، ص١٨٧١: ١٨٧٤.

## الشبهة الثالثة والأربعون

# دعوى أن رَغَد العيش وسَعَة المنازل دليلٌ على صحَّة الدين والمعتقد ورضا الرب ﷺ (\*)

### مضمون الشبهة:

يحتج المشركون على صحة ما هم عليه من الدين آمنوا من وجهة نظرهم - بأنهم أحسن مقامًا من الذين آمنوا وأجمل منازل وأرفع دُورًا وأحسن نديًّا وأكثر واردًا وطارقًا وأعظم أثاثًا وأحسن صورًا، ويقولون: كيف نكون بهذه المثابة وتلك المنزلة الرفيعة ثم يكون ديننا باطلا؟! إن رفعتنا على المؤمنين في هذه الأمور لأكبر دلي على صحة ما نحن عليه من ديننا ومعتقداتنا، وعن رضا الرب عَلَى عنا. قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا نَحَنُ أَكَمُرُ

## وجوه إبطال الشبهة:

١) قياس صحة الإيان بكثرة الأموال قياس باطل، فليس كل من كثر ماله كان دينه حقًا.

۲) القرب من الله ليس بكثرة الأموال والأولاد، إنها بالتقوى والعمل الصالح، فقد أهلك الله كثيرًا من الأمم التي كانت أغنى من مشركي العرب، أهلكهم بذنوبهم ولم ينظر إلى أموالهم وأولادهم.

(\*) الآيات التي وردت فيها السبهة: (مريم/ ٧٣، المؤمنون/ ٥٥، ٥٦، القـصص/ ٧٨، سبأ/ ٣٥، الزمر/ ٤٩، فـصلت/ ٥٠، الأحقاف/ ١١، الفجر/ ١٦،١٥).

الآيات التي ورد فيها الردعلى الشبهة: (آل عمران/ ١٧٨، ١٩٦، ١٩١، الأنعام/ ٥٥، ٥٨، التوبة/ ٥٥، ٥٥، مريم/ ٧٧، ١٤٠ المؤمنون/ ٥٦، ١٥، القصص/ ٧٨، سبأ/ ٣٦، ٣٧، ٣٩، الزمر/ ٥، ٥٦، الأحقاف/ ١١، المدثر/ ١١: ١٧، الفجر/

٣) الله يبسط الرزق لمن يساء من عباده ويقدر امتحانًا واختبارًا، فضلا عن أنه قد تكون سعة المال استدراجًا من الله لهؤلاء المستكبرين، كما حدث مع كثيرين وعلى رأسهم قارون عليه لعنة الله.

### التفصيل:

## أولا. قياس صحة الإيمان بكثرة الأموال والأولاد قياس باطل، فليس كل من كثر ماله كان دينه حقًا:

اغترَّ المشركون من أهل مكة من السادة والكبراء، والأشراف بكثرة أموالهم وأولادهم وما أعطوا من التَّرف وسَعة العيش، واتخذوا ذلك دليلًا لصحة ما هم عليه من باطل، ويطلان ما عليه المسلمون من الإسلام، فقاسوا صحة الدين والمعتقد على كثرة الأموال والأولاد، وهو قياس باطل وزعم مردود، كما استدلُّوا بالغنى وكثرة الأموال والأولاد التي تقربهم إلى الله بالغنى وكثرة الأموال والأولاد التي تقربهم إلى الله عنهم، فحصروا بذلك وسائل القرب من الله في وفرة الأموال وكثرة الأولاد.

الذين أستَ خَبُرُواْ إِنَّا بِالَّذِي ءَامَنتُم بِدٍ كَفِرُون ﴿ ﴾ الذين السّت الرسل في هذا جديد بل هذه سنة الرسل في أقوامهم أن يكذبهم المترفون ويتبعهم الضعفاء، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّوهَا إِنَّا وَبَحَدُنَا عَلَىٰ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَدِيمٍ مُقْتَدُون مُتَرَفُّوها إِنَّا عَلَىٰ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن الزَّرِفِيم مُقْتَدُون ﴾ (الزحرف)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن النَّهِ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّوها إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ﴾ (الزحرف)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ﴾ الزحرف)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ﴾ (الزحرف)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ﴾ (الزحرف).

ويحاول هؤلاء المشركون المترفون إبطال حقيقة الإسلام بدليل سوفسطائي مردود؛ حيث يجعلون كثرة أموالهم وأولادهم حجة على أنهم أهل حظ عند الله وعلى ومظنة عناية عنده، وأن ما هم عليه هو الحق، وهذا تعريض منهم بعكس حال المسلمين وما هم عليه من ضعف وقلة عدد وشظف عيش ليستدلوا على أنهم غير مخطوظين عند الله، وهذا من تمويه الحقائق؛ حيث لم يتفطنوا إلى أن أحوال الدنيا مسببة على أسباب دنيوية لا علاقة لها بأحوال الأولاد، وهذا مبدأ سوفسطائي وهي خطير يقول به أهل العقائد الضالة، ومرجعه قياس الغائب على الشاهد، وهو قياس يصادف قياس الغائب على الشاهد، وهو قياس يصادف

وقد رد الله على عليهم شبهتهم هذه بعدة ردود مقنعة لكل ذي عقل ولب سليم، فمن ذلك أنه بين لهم أن الله هو الذي يبسط الرزق ويوسعه أو يقدره ويضيقه ولا ارتباط لهذا التوسيع والتضييق بمسألة الهداية والضلال، فربها وسّع الله الرزق على العاصي وضيقه على الطيع، وربها عكس، فلا يغرنكم هذا ولا ذاك فإنكم لا تعلمون، ولذا قال على المُعارَّة رَقِي يَبْسُطُ فإنكم لا تعلمون، ولذا قال المالية المَدَارُة وَيَ يَبْسُطُ

الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكَنَ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ الله الرِّزْقَ لِمَاء فَأَكْثر الناس تلتبس عليهم الأمور فيخلطون بينها ولا يضعونها في مواضعها، وهذا الإبطال لدعواهم هذه يسمى في علم المناظرة نقضًا إجماليًّا.

# ثانيًا. القرب من الله ليس بكثرة الأموال والأولاد وإنما بالتقوى والعمل الصالح:

أما ما توهموه من أن بسط الرزق علامة على القرب عند الله رحمة الله وضد ذلك علامة على ضده، فليس هذا بصحيح، وبهذا أخطأ أحمد بن الراوندي في قوله: كم عاقل عاقل أغيت مَذاهِبُهُ

وجاهِلٍ جَاهِلٌ تَلْقاهُ مَرْزُوقَا هـذا الذي تَرَك الأَوْهـامَ حـائِرةً

وصَيَّرَ العالِمَ النَّحْرِيسرَ زِنْدِيقاً ولو كان عالمًا نحريرًا حقًّا لما تحيرٌ فهمه وما تزندق، ولكن أدّاه إلى ذلك ضيق أفقه وعطن فكره.

وهذا ارتقاء في الردّ من إبطال الملازمة التي توهموها إلى الاستدلال على أنهم ليسوا بمحل الرضا عند الله تعالى، وهذا ما يسمى في علم المناظرة نقضًا تفصيليًا لإبطال دعوى الخصم.

# ثالثًا. الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده امتحانًا واختبارًا فضلا عن كونه استدراجًا للمستكبرين كما حدث مع قارون:

ومن اللَّفَتات الطيبة التي نبَّه عليها الحق ﷺ في كتابه بشأن هذه المسألة في موطن آخر ما أرشد إليه القرآن من أن إعطاء الأموال والأولاد لهؤلاء المغرورين ليس لكرامتهم على الله ولا معزَّتهم لديه، فليس الأمركما يزعمون ويتوهمون، لقد خاب رجاؤهم وضل مسعاهم، فإنها يفعل بهم ذلك استدراجًا وإنظارًا وإملاءً، قال عَلَى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَانُيدُهُم بِدِيمِن مَالٍ وَبَنِينَ الله عَمْ اللهُ ال وقـال تعـالى أيـضًا: ﴿ إِنَّمَا نُمْلِي لَمُتُم لِيَزْدَادُوٓا إِشْـمًا ﴾ (آل عمران:٧٨)، وقسال: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ، مَالًا مَّمْدُودًا ١٠ وَيَنِينَ شُهُودًا ١٠ وَمَهَدتُ لَهُ تَمْهِيدًا اللَّهُ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ اللَّهُ كَلِّ إِنَّهُ كَانَ لِآيَنِنَا عَنِيدًا اللّ سَأَرْهِقُهُ, صَعُودًا ﴿ ﴿ لَا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْهِلَندِ ﴿ مَنَكُ ۗ مَلَكُ ۗ قَلِيلٌ ثُكَّ مَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ ۗ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ ﴿ إِلَّا عِمْرَانَ ﴾ (آل عمران)، وقال: ﴿ نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ

نَضَطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ عَلِيظِ (آ) ﴾ (نفان)، وقال أيضًا:
﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ
يَعْلَمُونَ (آ) ﴾ (الحجر)، وقال: ﴿ فَلَا تُعْجِنْكَ أَمُولُهُمْ
وَلَا أَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيعُذِبُهُم بِهَا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا
وَلَا أَوْلَكُهُمْ وَهُمْ كَفِرُونَ (آ) ﴾ (النوبة).

وأوضح مثال على ذلك ما حدث مع قــارون؛ فقــد

زعم أنه أوتى المال بمهارته وذكائه وليس من فضل الله وتوفيقه، فقد قال مقولة يقولها كـلُّ مـن قـلَّ علمـه إذا رأى من وسَّع الله عليه حيث يقول: لـولا أنـه يـستحق ذلك لما أُعطي ما أعطي، ولولا أنه عنـد الله خـصيص وذو حظوةٍ ما خوَّله هذا، ولولا رضا الله عنه ومعرفتـه بفضله ما أعطاه هذا المال، كما قال الله ربح محبرًا عن شأن الإنسان في حـال جحـوده: ﴿ فَإِذَامَسَ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا قَالَ إِنَّمَاۤ أُونِيتُهُ, عَلَى عِلْمِ ﴾ (الزمر: ٤٩)، وتلك مقولة كثير عمن سلف من الأمم ودعوى يدعيها كلُّ جاحد، قال كَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ١٠٥٠ (الزمر). وقد رد الله عليه هو وأمثاله ادعاءَهم هذا، وأبطل زعمهم أنهم أوتوا ذلك بسبب علمهم وفطنتهم وتدبيرهم، وبيّن لهم أنّ هذا من باب الفتنة فليس ما أنتم فيه من خير نتيجة لمساعيكم، بل ما أوتيتم من نعمة إنها آتاكم الله إياها ليظهر للأمم مقدار شكركم وهو فتنة تختبرون بها، قـال ﷺ ﴿ وَلَكِئَ أَكُثَرُهُمُ

فإن سعة الرزق قد تكون استدراجًا ومكرًا، وتقتيره قد يكون رفعة وإعظامًا، وفي هذا عبرة لمن يعتبر من

لَا يَعْلَمُونَ اللَّ اللهِ (الزمر).

المــؤمنين المتفكــرين، قــال ﷺ: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ (الزمر).

ومن ردود القرآن في مواضع أخرى ما أنكره الله على الإنسان في اعتقاده إذا وسّع الله على الإنسان في اعتقاده إذا وسّع الله على عليه في الرزق فيعتقد أن ذلك من الله إكرام له، وليس كذلك بل هو ابتلاء وامتحان، كما قال على: ﴿ أَيَعَسَبُونَ أَنَّمَا نُودُهُمُ لِعِيمِن مَالِو بَنِينَ ﴿ اَيَعَسَبُونَ أَنَّمَا نُودُهُمُ فِي الْفَيْرَتِ بَلِ لاَ يَشْعُرُونَ ﴿ الله مِن مَالِو بَنِينَ ﴿ الله مَن الله إهانه له، ولذا قال عَلَى عَلِيه في الرزق يعتقد أن ذلك من الله إهانه له، ولذا قال عَلَى عَقِب ذلك: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبنكهُ وَلَدًا قال عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَقِي أَهُ النَّن ﴿ الله مِن الله إهانه له والمتحنه ولذا قال عَلَى عَقِب ذلك: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبنكهُ وَلَدًا قَالَ عَقِبَ ذلك: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبنكهُ وَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَقِي أَهُمُننِ ﴿ اللَّهُ كُرَمَن ﴿ الله عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَقِي الْمَنْنِ ﴿ اللَّهُ كُرُمَهُ وَلَعُمُ فَيَقُولُ رَقِي آهَنَنِ ﴿ اللَّهُ كُرُمَهُ وَاللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

أي ليس الأمركما زعم لا في هذا ولا في هذا، فإن الله على من يحب ومن لا يحب، وإنها المدار في كل من الحالين على طاعة الله، إذا كان الإنسان غنيًّا بأن يشكر الله على ذلك، وإذا كان فقيرًا بأن يصبر.

هَلْ نُنَيِئَكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ الَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْخَيَوَةِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

فرُبَّ رجل في نعمةٍ في الدنيا هو مسخوط عليه، ورب أشعث أغبر مطرود بالأبواب لو أقسم على الله لأبرَّه، فمناط الردع جعل الإنعام علامة على إرادة الله إكرام المنعَم عليه وجعل التقتير علامة على إرادة الإهانة، وليس مناطه وقوع الكرامة ووقوع الإهانة؛ لأن الله على أهان الكافر بعذاب الآخرة، وليو شاء إهانته في الدنيا لأجل الكفر لأهان جميع الكفرة بتقتير الرزق.

وهكذا شأن الله في معاملته للناس في هذا العالم، له أسرار لا يُحاط بها، وأهل الجهالة بمعزل عن إدراك سرّها بأقيسة وهمية، والأولى لهم أن يطلبوا الحقائق من دلائلها العقلية، وأن يعرفوا مراد الله من وحيه إلى رسله، وأن يحذروا من أن يحيدوا بالأدلة عن مدلولها، وأن يستنتجوا الفروع من غير أصولها، أما العلماء فهم وأن يستنجوا الفروع من غير أصولها، أما العلماء فهم ولذا أعقب الله الردّ على من ادّعوا أنهم أوتوا المال بسبب علمهم وذكائهم وحيلهم فقال: ﴿ بَلْ هِي فِتْنَهُ وَلَيْكُنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الله عَلَى مِن قَبْلِهِ عِن القصاد الله المقارون: ﴿ وَقَالَ لقارون الله عَلَمُ الله وَيَ الله وَيَ الكنوز لفضل علم عنده فاستحق بذلك أن يؤتى من أوتي من الكنوز لفضل علم عنده فاستحق بذلك أن يؤتى منا أوتي من الكنوز، أن الله قد أهلك من قبله من هو أشد منه بطشًا،

وأكثر جمعًا للأموال، ولو كان الله يؤتى الأموال من يؤتيه لفضل فيه وخير عنده ولرضاه عنه لم يكن يُهلك من أهلك من أرباب الأموال الذين كانوا أكثر منه مالًا؛ لأن من كان الله راضيًا عنه فمحالٌ أن يهلكه الله وهو عنه راض، وإنها يهلك من كان عليه ساخطًا.

#### الخلاصة:

• غرض هؤلاء المشركين من هذه الشبهة إدخال الشك على المستضعفين من المؤمنين، وإيهامهم أن من كثر ماله دل ذلك على أنه المحقّ في دينه، ومن قل ماله دل على أن ما هو عليه من دين باطل، وكأنهم لم يروا في الكفار فقيرًا ولا في المؤمنين غنيًا، ولم يعلموا أن الله نيحًى أولياءه عن الاغترار بالدنيا وفرط الميل إليها.

• هذه الشبهة طالما أثارتها كثير من الأمم النهالة المكذبة لرسلها، فقوم نوح يقولون له: ﴿ قَالُواْ أَنُوْمِنُ لَكَ وَالمَّنْ لَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴿ السَّمراء وقوم صالح من المترفين يقولون للمستضعفين منهم: ﴿ أَتَعَلَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُرَسَلٌ مِن دَيِقِهِ ﴿ (الاعراف: ٥٧)، ويقولون أيضًا له: ﴿ إِنَّا بِاللَّذِي ءَامَنتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونًا إِلَيْهِ ﴾ له: ﴿ إِنَّا بِاللَّهِ وَمُهيب، وعمَّار، وخبَّاب، ونحوهم ﴿ الاعراف الله زعمهم وأبان أنه أهلك قرونًا كثيرة كانوا وأحسن أثاثًا، وأجمل صورًا ومناظر، فأهلكناهم وغيرنا وأحسن أثاثًا، وأجمل صورًا ومناظر، فأهلكناهم وغيرنا وصورهم، وبدّلنا النعمة والبهجة التي كانوا فيها

لكفرهم واستكبارهم، فقال عَلَى: ﴿ وَكُوْ أَهْلَكُنَا قَبَلَهُم مِن وَرَهِ مُهْلَكُنَا قَبَلَهُم مِن وَرَدِهُمُ أَحْسَنُ أَتَنَا وَرِءْ يَا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقد رد الله على هؤلاء شبهتهم في مواضع كثيرة من كتابه وأبان أنها قائمة على حجة موهومة ودليل سوفسطائي مزعوم؛ إذ لم يفطنوا إلى أن أحوال الدنيا في الغنى والفقر مسببة على أسباب قدّرها الله ولا علاقة لها بصحة الدين أو بطلان المعتقد، وقد يرزق الله الإنسان رغدًا في العيش وسعة في الرزق استدراجًا وإملاء، كما قال على: ﴿ إِنَّمَا نُمُّ لِي لَمُ الْمِرْدَادُوا إِنْ مَا الله والاعدان ١٧٨٠)، وقال: ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُفَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ الله الإنسام ، وعلى هذا فمقولتهم تلك ناشئة عن غَلَطٍ في الفهم وفساد في الفكر وخطأ في القياس.

#### 999 gre 28 gr

## الشبهة الرابعة والأربعون

# دعوى أن النُّفاق والمداراة بين المؤمنين والكافرين هو عيُن الإصلاح <sup>(\*)</sup>

### مضمون الشبهة:

يدّعي المنافقون أن الكفر والعمل بالمعصية صلاح وهدى، وأن الحالة التي هم عليها من النفاق والمداراة بين الفريقين المؤمنين والكافرين هي عين الصلاح، قال على المؤرّفي قالوا إنّما في مُصْلِحُونَ (البقرة).

## وجها إبطال الشبهة:

 تزيين الشيطان للمنافقين جعلهم يظنون أنهم مصلحون، فضلًا عن أن سوء الغفلة التي يعيش فيها هؤلاء جعلهم لا يشعرون بفسادهم في الأرض.

اسياسة المدارة التي يتبعها المنافقون مع المسلمين
 والكافرين هي عين الفساد، وقد ألـزمهم الله التـصديق
 بها جاء به رسول الله كالذي ألزم به المؤمنين.

### التفصيل:

## أولا. تزيين الشيطان وسوء الففلة جعلا المنافقين لا يشعرون بفسادهم في الأرض؛

يظهر المنافقون الإيهان ويبطنون الكفر خوفَ القتل، وقد ظهر المنافقون بالمدينة وكثروا نظرًا لكثرة المسلمين وقوة شوكتهم، وتلك بؤرة النفاق التي يحيا فيها، وكان المنافقون يوالون الكافرين، ويصدون الناس عن الإيمان بمحمد ﷺ وبالقرآن، ويعمدون إلى إلقاء الـشبه والوشايات بين الناس، وإيقاع الشر بينهم عن طريق النميمة وغير ذلك، وهذا هو إفسادهم الذي حكاه الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓ ا إِنَّمَا خَنُ مُصْلِحُوك ﴿ البقرة ) فهم لسوء أعمالهم وغفلتهم لا يشعرون أن ما يفعلونـه فـساد في فـساد، وهـذا مـن تزيين الشيطان لهم، قال عَلَى ﴿ أَفَكَنَ زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْ فَرْءَاهُ حَسَنًا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ (فاطر: ٨)، وقال أيضًا: ﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنعًا ١١٠ ﴾ (الكهف)، وقال على: ﴿ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهَنَدُونَ اللهِ النمل).

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١١). -

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٢، فاطر/ ٨، النمل/ ٢٤، الكهف/ ١٠٤).

والقائل لهم: ﴿ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ بعض من وقف على حالهم من المؤمنين اللذين لهم اطلاع على شؤونهم لقرابة أو صحبة، فيخلصون لهم النصيحة والموعظة رجاء إيانهم ويسترون عليهم خشية عليهم من العقوبة وعلمًا بأن النبي الشيخي عن زلاتهم كما أشار إليه ابن عطية.

وفي جوابهم بقولهم: ﴿ إِنَّمَا غَنُ مُصَلِحُونَ ﴾ ما يفيد أن الذين قالوا لهم ﴿ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ كانوا جازمين بأنهم مفسدون؛ لأن ذلك مقتضى حرف إنها، ويدل لذلك بناء فعل ﴿ قِيلَ ﴾ للمجهول بحسب ما يأتي في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنًا ﴾ (البقرة: ١٤).

ولا يصح أن يكون القائل لهم الله والرسول ﷺ؛ إذ لو نزل الوحي وبلغ إلى معينين منهم لعلم كفرهم، ولو نزل مجملًا كما تنزل مواعظ القرآن لم يستقم جوابهم بقولهم: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُصِّلِحُونَ ﴿ اللِمَرَةِ ﴾ (البقرة).

## وبيان إيقاعهم الفساد أنه مراتب:

إفسادهم أنفسهم، وذلك بالإصرار على تلك الأدواء القلبية، وما يترتب عليها من المذام ويتولد من المفاسد.

٧. إفسادهم الناس ببث تلك الصفات والدعوة إليها، وإفسادُهم أبناءهم وعيالهم في اقتدائهم بهم في مساوئهم كما قال نوح النفي ( إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُم يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاحِرًا كَفَارًا ( ).

٣. إفسادهم بالأفعال التي ينشأ عنها فساد المجتمع، كإلقاء النميمة والعداوة وتسعير الفِتَن

وتأليب الأحزاب على المسلمين وإحداث العقبات في طريق المصلحين (١).

وهكذا شأن كل مفسد في الأرض يدعي أنه مصلح في نفس إفساده، فإن كان على بينة من إفساده عارفًا أنه مضِلّ ـ وإنها يكون كذلك إذا كان إفساده لغيره لعداوة منه له \_ فإنها يدّعي ذلك لتبرئة نفسه من وصمة الإفساد بالتمويه والمواربة، وإن كان مسوقًا إلى الإفساد بسوء التقليد الأعمى الذي لا مينزان فيه لمعرفة الإصلاح من الإفساد إلا الثقة بالرؤساء المقلِّدين، فهو يدّعيه عن اعتقاد ولا يريد أن يفهم غير ما تلقاه عنهم، وإن كان أثر تقليدهم والسير على طريقتهم مفسدًا للأمة في الواقع ونفس الأمر؛ لأن الوجود والحقيقة الواقعة لا قيمة لهما ولا اعتبارَ في نظر المقلدين، بل هم لا يعرفون مناشئ المفاسد ومصادر الخلل ولا مزالق الزلل؛ لأنهم عطلوا نظرهم الذي يميز ذلك، وأرادوا أن يوقعوا غيرهم بهذه المهالك بصدّهم عن سبيل الإسلام الداعي إلى الوحدة والالتئام، فكان ذلك منهم دعوة إلى الفرقة والاختصام، وأي إفساد في الأرض أعظم مـن التنفـير عن اتباع الحق، والاعتصام بدين فيه سعادة الدارين، والأرض إنها تفسد وتصلح بأهلها، ولـذا فإنـك تـرى هـؤلاء المفسدين في كـل عـصر ومـصر يفسدون في الأرض(٢)، ويزعمون أنهم أهل الإصلاح والبناء والتعمير، ويصفون أهل الإيهان الفساد، فها هو فرعون

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج ١، ج١، ص ٢٨٤.

٢. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج١، ص١٥٧.

يقول لقومه: ﴿ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهْدِيكُو إِلَّا مَا يَسِلُ الرَّشَادِ ﴿ إِنَّ اللهُ موسى الله موسى الذي جاء بكل صلاح له ولقومه: ﴿ إِنَّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلُ وَيَنَكُمُ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِ ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴿ أَنَ اللَّهُ الْمَارِ).

# ثَانيًا. سياسة المدارة التي يتبعها المنافقون مع المسلمين والكافرين هي عين الفساد:

لقد تنبّه أعداء الإسلام إلى أن هذا الدين القوي الحق لا يمكن أن يتأثر بطعنات الكفر، بل يواجهها ويتغلب عليها، فها قامت معركة بين حق وباطل إلا انتصر الحق، ولقد حاول أعداء الإسلام أن يواجهوه سنوات طويلة، ولكنهم عجزوا، ثم تنبهوا إلى أن هذا الدين لا يمكن أن يهزم إلّا من داخله، وأن استخدام المنافقين في الإفساد هو الطريقة الحقيقية لتفريق المسلمين، فانطلقوا على المسلمين اسها ليتخذوا منهم الحربة التي يوجهونها ضد الإسلام، وظهرت مذاهب الحربة التي يوجهونها ضد الإسلام، وظهرت مذاهب واختلافات وما أسموه العلمانية واليسارية وغير ذلك، كل هذا قام به المنافقون في الإسلام وغلفوه بغلاف إسلامي؛ ليفسدوا في الأرض ويحاربوا منهج الله، وإذا لفت المؤمنون نظرهم إلى أنهم يفسدون في الأرض، وطلبوا منهم أن يمتنعوا عن الإفساد ادعوا أنهم لا يفسدون ولكنهم يصلحون (1).

ولذا رد الله عَلَى على هو لاء المنافقين الزاعمين الأنفسيدُونَ النفسيدُونَ وَلَكُن لَا يَنْهُمُ مُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَنْهُمُ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَنْهُمُ وَلَا الفساد لتركهم

١. تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، مرجع سابق، ج١،

ص ۱۵۵، ۱۵۵.

STERE STERE

الحق واتباعهم للباطل ولفعلهم المعاصي، ولكنهم لا يستعرون أن ذلك فسادٌ، ولا يعلمون أن محاولة مداراتهم الفريقين من المؤمنين والكافرين هو عين الفساد، ولكن من جهلهم لا يشعرون بكونه فسادًا؛ لأن الله قد فرض عليهم عداوة اليهود لحربهم المسلمين، وألزمهم التصديق بها جاء به رسول الله الله كالذي ألزم من ذلك المؤمنين به، وقد قطع الله الموالاة بين المؤمنين والكافرين بقوله تعالى: ﴿ لَا نَنْجِذُوا اللهَ عَلَى المؤمنين والكافرين بقوله تعالى: ﴿ لَا نَنْجِذُوا اللهَ المؤمنين أَوْلِيااً وَمِن دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴾ (النساء: ١٤٤).

#### الخلاصة:

- يعيش المنافقون دائمًا على الوشايات والفتن، وهذا دأبهم وديدنهم، وظهر ذلك جليًّا في المدينة حينها هاجر إليها النبي الله والمسلمون بينهم يعلمون ذلك، وعندما نصحوا المنافقين ردّ عليهم المنافقون بأنهم مصلحون وقد تصوروا الفساد بصورة الصلاح لما في قلوبهم من المرض.
- يعتقد المنافقون للمرض الذي ملأ عقولهم وقلوبهم أن سياسة المداراة التي يتبعونها مع المسلمين والكافرين هي عين الإصلاح، رغم أن الله كال ألزمهم عداوة اليهود المحاربين والكفار كما ألزم المسلمين، وألزمهم التصديق بكل ما أنزل على سيدنا محمد كا شأنهم في ذلك شأن المؤمنين حتى ينقطع دابر النفاق.
- حرَّم الإسلام ونهى عن موالاة غير المسلمين
   من دون المسلمين.

## الشبهة الخامسة والأربعون

## دعوى الاكتفاء بما كان عليه الآباء والأسلاف من معتقدات وعبادة ولا حاجة لمعتقدات أو شعائر جديدة (\*) ®

### مضمون الشبهة :

ادّعى الضالون والكفرة من المشركين أن ما عليه آباؤهم من عبادة الأصنام والأوثان هو المعتقد الصحيح الذي هم به مؤمنون وله متبعون، وعلى آثاره مقتفون، ومن ثم فهم ليسوا في حاجة إلى أية معتقدات جديدة يأتي بها الإسلام ورسوله. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ التّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَالَى: ﴿ وَاللّهُ عَالَمَا الْمَا الْمَا اللّهُ عَالُوا بَلْ نَتّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَلَيْهَ البّاءَنَا عَلَيْهُ (البقرة: ١٧٠)، وقال تعالى: ﴿ بَلُ قَالُوا إِنّا وَجَدْنَا عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

### وجها إبطال الشبهة:

التقليد على إطلاقه مـذموم، فـما بالنـا إذا كـان
 تقليدًا في الجهل والسفه والضلال، فلا شـك أن يكـون
 أشد ذمًّا.

القرآن الكريم دائم الدعوة إلى النظر والتأمل والتعقل في المقارنة بين دعوة الرسل وما فيها من الصدق والحق وما كان عليه الآباء من ضلال وعيّ.

## ون التفصيل:

# أولا. التقليد مذموم، ويكون أشد ذمًا في تقليد الجهل والسفه والضلال:

هذه شبهة واهية تعلَّق بها هولاء المشركون عندما أُمِروا باتباع ما أنزل إليهم من ربهم وعدم اتِّباع أولياء من دونه، فقالوا: يكفينا ما وجدنا عليه الآباء والأجداد من الطرائق والمسالك والعقائد والمذاهب، وحسبنا ما تقلدناه من ساداتنا وكبرائنا وشيوخ علمائنا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ التَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ (لفان: ٢١).

وكأن القرآن بذلك أنزلهم منزلة من لا يفهم الخطاب ولا يعقل الحُجج والدلائل، ولو كان لهؤلاء المقلدين قلوب يفقهون بها لكانت هذه الحكاية كافية لتنفيرهم من التقليد الأعمى للآباء والكبراء، فإنهم في كل مِلَّة، وجيل يرغبون عن اتباع ما أنزل الله استئناسًا بها ألفوه مما وجدوا آباءهم عليه، كما حكى القرآن عن قوم إبراهيم في عبادتهم للأصنام من دون الله قَالُولَ إِنَّا وَجَدْناً عَابَاءَنا عَلَى أُمَّة وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها السبهة: (البقرة/ ١٧٠، المائدة/ ١٠٠ الأنبياء/ ٥٣، المؤمنون/ ٢٤، القصص/ ٣٦، لقيان/ ٢١، سبأ/ ٤٣، الزخرف/ ٢٣، ٢٢).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٧٠، المائــــة/ ١٠٤، الأنبياء/ ٥٤، ٥٦، لقهان/ ٢١، الزخرف/ ٢٣، ٢٤).

مُهَنَدُونَ ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُوسَى ، وكقول قوم موسى لما جاءهم الحق: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُوسَى ، بِعَايَئِنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَلَا آلِاً سِحْرٌ مُفَّرَى وَمَا سَيَعَنَا بِهَلَا فِنَ ءَابِكَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ سِحْرٌ مُفَّرَى وَمَا سَيَعَنَا بِهَلَا فِنَ ءَابِكَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ (القصص)، ومثل ذلك قول قوم نوح لما أمرهم بعبادة الله تعالى وحده: ﴿ مَّا سَمِعْنَا بِهَلَا فِنَ ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ (المؤمنون).

وحسبُك بهذا القول شناعة، إذ العاقل لا يؤثر على ما أنزل الله تقليد أحد من الناس، وإن كبُر عقله وحسُن سيرُه، فها من عاقل إلا وهو عُرضة للخطأ في فكره، وما من مهتد إلا ويحتمل أن يضل في بعض سيره، فلا ثقة في الدين إلا بها أنزل الله، ولا معصوم إلا من عصم الله، فكيف يرغب العاقل عها أنزل الله إلى اتباع الآباء مع فكيف يرغب العاقل عها أنزل الله إلى اتباع الآباء مع دعواه الإيهان بالتنزيل، على أنه لو لم يكن مؤمنًا بالوحي دوجب أن ينفره عن التقليد قوله في : ﴿ أَوَلُو كَانَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ولذلك وجدنا القرآن الكريم يسفّه أحلامهم ويضلل آباءهم حينها ذكروا أنه لا حجة لهم سوى صنيع آبائهم، فقال لهم كما قال إبراهيم الطّيّل لقومه مقيمًا الحجة عليهم: ﴿ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَاباً وَكُمْ فِي صَلَيْلٍ مُّهِينٍ (الأنياء).

أي أن الكلام مع آبائكم الذين احتججتم بصنيعهم كالكلام معكم، فأنتم وهم في ضلال على غير الطريق المستقيم، ولهذا قال على أيضًا: ﴿ أَوَلَوْكَ اَنَ اَلشَيْطُنُ لَهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهذه الحجة الباطلة شنشنة أهل الضلال من

السابقين واللاحقين قد استووا فيه كما استووا في مشاره وهو النظر القاصر المخطئ، قال على: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَالَا عَلَى أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ اللهٰ اللهٰ عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ اللهٰ اللهٰ كأنهم قد أوصى بعضهم بعضًا بهذه المقولة، كما قال الله في موضع آخر: ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ عَبْلُهُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ اللهٰ عليه في موضع آخر: ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ عَبْلُهُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ اللهٰ عليه الماعث عليه وهو الطغيان.

# ثانيًا. دعوة القرآن لأهل الشرك أن يمعنوا النظر فيما يعتقد آباؤهم وما جاء به النبي الطِّيِّة :

من ردود القرآن الكريم عليهم أيضًا أن دعاهم إلى النظر والتعقل فيها اتبعوا فيه آباءهم، لعل ما دعاهم اليه الرسول أهدى منهم، إذ كان عليهم أن يقارنوا بين ما جاءهم به الرسول وبين ما تلقوه من آبائهم، فإن شأن العاقل أن يميز ما يلقى إليه من الاختلاف ويعرضه على معيار الحق، وشأن المقلد أن يغتر بأحوال من سبقوه فلا يتأمل في مصادفة أحوالهم للحق، وفي ذلك يقول الحق تعالى لنبيه على: ﴿ قَلَ أَوَلَوَ عِنْكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَد ثُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُم فَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكْمُونَ نَ الزخرف).

وهذا فيه من نقض حجتهم الواهية ما فيه؟ إذ لو كانوا عقلاء حقًّا لأقاموا الموازنة بين الأمرين، لكنهم لعنادهم وضلالهم وضعف حجتهم ثبتوا على دين آبائهم لا ينفكون عنه، وإن كان ما جاء به الرسول أرشد وأهدى، وما ذاك إلا بسبب التقليد المذموم.

ولذا يعقب السياق القرآني على موقفهم ذاك تعقيبًا

فيه من التعجب والتأنيب ﴿ أَوَلُو كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ مولو كانوا لا يعلمون شيئًا ولا يهتدون أن لو كان يعلمون شيئًا لجاز لهم اتباعهم وترك ما أنزل الله وترك بيان الرسول! إنها هذا تقرير لواقعهم وواقع آبائهم أو ما شرعوه لأنفسهم، ولا يركن أحد إلى شرع نفسه أو شرع أبيه وبين يديه شرع الله وسنة رسوله، إلّا وهو لا يعلم شيئًا ولا

وليقل عن نفسه أو ليقل عن غيره ما يشاء: إنه يعلم وإنه يهتدي فالله سبحانه أصدق، وواقع الأمر يشهد أنه لا يعدل عن شرع الله إلى شرع الناس إلا ضال جهول، فوق أنه مفتر كفور(١).

### الخلاصة:

- الإسلام رسالة التحرر الفكري، لا تقر التقليد المزري، ولا تقر محاكاة الآباء والأجداد اعتزازًا بالإثم والهوى. فلا بد من سند، ولابد من حجة، ولابد من تدبر وتفكير، ثم اختيار مبنيًّ على الإدراك واليقين.
- دعا الإسلام هؤلاء المقلدين إلى النظر والعبرة في اجاء النبي به وما يقولونه عن الآباء، فإن شأن العاقل أن يميز بين الغث والسمين إن كان يريد الصواب وسوف يجدون أن ما يدَّعونه باطل لا أساس له.

#### AGENE EN

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص٩٩١.

## الشبهة السادسة والأربعون

# ادِّعاء اليهود أن عدم إيمانهم برسالة محمدﷺ، سببه نزول جبريل العِلاَ بها(\*)

### مضمون الشبهة:

## وجوه إبطال الشبهة:

ا سبب عداوة اليهود لجبريل الطّن ظنه أنه ينزل بالحرب والعذاب، وهو ظن باطل وفاسد؛ لأن جبريل هو الروح الأمين الذي ينزل على جميع رسل الله، وهو ملك الوحي.

۲) من عادى رسولا عادى جميع الرسل؛ لأنهم
 جميعًا يتنزلون بأمر الله، فلا وجه للتفرقة بين عداوة
 جبريل وميكائيل.

٣) العاقل ينظر في كنه ما ينزل وحقيقة ما يُقال على لسان الأنبياء إذا رغب في تقبل الهداية والحق، أما من يتعلل بأن الأمر نزل به ملك دون آخر ويعلق تصديقه وإيهانه على ذلك، فهذا محض غباء وضيق أفق.

<sup>(\*)</sup> الآيتان اللتان ورد فيهما السرد عملى السبهة: (البقسرة/ ٩٧، ٩٨).

التفصيل:

أولا. سبب عداوة اليهود لجبريل النصلا ظنهم أنه ينزل بالحرب والعذاب:

فيؤخذ مما سبق أن اليهود في عهد النبي المحاهرة قد يجاهرون بعداوتهم لجبريل المحلقة، وأن هذه المجاهرة قد تكررت منهم في مواقف متعددة بينهم وبين النبي المحله وأن الذي حملهم على ذلك هو حسدهم له وغيظهم منه؛ لأنه ينزل بالوحي عليه. قال ابن عاشور: "ومن عجيب تهافت اعتقادهم أنهم يثبتون أنه ملك مرسل من عند الله، ومع ذلك يبغضونه، وهذا أحط درجات الانحطاط في العقل والعقيدة، ولا شك أن الاضطراب في العقدة من أكبر مظاهر انحطاط الأمة؛ لأنه ينبئ عن تضافر آرائهم على الخطأ والأوهام"(۱).

ثانيًا. من عادى رسولا فقد عادى جميع الرسل؛ لأنهم جميعًا يتنزلون بأمر الله، فلا وجه للتفرقة بين عداوة جبريل وميكائيل عليهما السلام:

يردُّ الله ﷺ على هـؤلاء اليهـود مقـالتهم الحاقـدة، وعداوتهم لجبريل الكليكة ويقيم الحجج الواضحة على حماقتهم وسخفهم وفساد علتهم في دعوي عداوة جبريل، مؤكدًا أن مَنْ عادي جبريل، فليعلم أنه الروح الأمين الذي نزل بالذكر الحكيم على قلب النبي من الله بإذنه له في ذلك، فهو رسول من رسل الله من الملائكة، ومن عادي رسولًا فقد عادي جميع الرسل، كما أن من آمن برسول فإنه يلزمه الإيمان بجميع الرسل، كما أن من كفر برسول فإنه يلزمه الكفر بجميع الرسل، قـال الله تعـالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَحَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا اللَّ أُوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا ۚ وَٱعْتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا الله عليهم بالكفر المحقق إذ آمنوا ببعض الرسل وكفروا ببعضهم، وقــال تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ ٱلرُّسُلَ أَغْرَفْنَكُمْمُ وَجَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةً ﴾ (الفرقان: ٣٧)، وإنما أُرسل إليهم نوح فقط، وقال الله أيضًا: ﴿ كَذَّبَتْ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (الشعراء)، وإنها أُرسل إليهم هود فقط، وقال الله ﴿ كُذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴿ ﴿ السَّعَرَاءَ ﴾ وقال الله السَّا ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ إِلَّالُّذُرِ ﴿ الْعَمْ ).

فمن كفر برسول وكذبه فقد كفر بالرسل جميعًا وكذبهم، وكذلك من عادى جبريل الطّينين فإنه عـدوّ لله؛

١. التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مطبعة الرسالة،
 القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م، ج١، ص٢٨٣.

ثم بين على حقيقة الأمر فيمن يعادي جبريل وأن عداوته عداوة الله على فإنه أمين وحيه إلى رسله، ليس له في ذلك شيء إلا أن يبلغ ما أمر به فقال تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتَهِ حَيْدِي وَرُسُلِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكُنلَ فَإِن اللّهَ عَدُوًّا لِللّهَ عَدُوًّا لِللّهَ عَدُوًّ لِلكَيْفِرِينَ ﴿ اللّهِ مَا أَمْ بَاللهُ وَمَلْكَ اللّهُ عَدُوًّ لِلكَيْفِرِينَ ﴿ اللّهِ مَا أَمْ عَدَاوة محمد عداوة للله عداوة للله وملائكته ورسله وحدة لا تتجزأ فمن كفر بواحد منهم فهو كافر بالجميع.

ومعنى عداوة العبد لله: كفره به ومخالفته لأوامره ونواهيه، ومعنى عداوته لملائكته: إنكار فضلهم ووصفهم بها ينافي عصمتهم ورفعة منزلتهم، ومعنى عداوته لرسله: تكذيبه لهم وتعمُّده إلحاق الأذى بهم، ومعنى عداوة الله لعبده: غضبه على عليه، ومجازاته له على كفره، وصدَّر على الكلام باسمه الجليل؛ تفخيها لشأن ملائكته ورسله وإشعارًا بأن عداوتهم إنها هي عداوة له على.

وأفرد على جبريل وميكال بالذكر، مع اندراجها تحت عموم ملائكته، لتصريح اليهود بعداوة جبريل وتعظيم ميكائيل، فأفردهما بالذكر للتنبيه على أن المعاداة لأحدهما معاداة للجميع، وأن الكفر بأحدهما

كفر بالآخر.

قال ابن جرير: "فإن قال قائل: أو ليس جبريل وميكائيل من الملائكة؟ قيل بلي، فإن قال: فما معنى تكرير ذكرهما بأسمائهما في الآية في جملة أسماء الملائكة؟ قيل: معنى إفراد ذكرهما بأسهائهما أن اليهود لما قالت جبريل عدونا وميكائيل ولينا، وزعمت أنها كفرت بمحمد ﷺ من أجل أن جبريل صاحبه، أعلمهم الله ﷺ أن من كان لجبريل عدوًا فإن الله عدو له وأنه من الكافرين، فنص عليه باسمه وعلى ميكائيل باسمه، لئلا يقول منهم قائل: إنها قال الله: من كان عدوًا لله وملائكته ورسله، ولـسنا لله ولا لملائكتـه، ولا لرسـله أعداء، لأن الملائكة اسم عام محتمل خاصًا، وجبريل وميكائيل غير داخلين فيه، وكذلك قوله ورسله فلست يا محمد داخلا فيهم، فنص الله ﷺ على أسماء من زعموا أنهم أعداؤه بأعيانهم ليقلع بذلك تلبيسهم على أهل الضعف منهم، ويحسم تمويهم أمورهم على ضعاف الإِيهان".

وقال على في ختام الآية الكريمة: ﴿ فَإِنَ الله عَدُولَ اللهَ عَدُولَ اللهَ عَدُولَ اللهَ عَدُولَ اللهَ عَدُولَ اللهَ عَدُولَ الله عَدُولَ اللهُ اللهُ الكريمة على ذكرهم كفر وجحود، وليكون اندراجهم تحت هذا الحكم العام من باب إثبات الحكم بالدليل، وللإشعار بأن عداوة الله لهم سببها كفرهم، فإن الله لن يعادي قومًا لذواتهم ولا لأنسابهم، وإنها يكره لهم الكفر ويعاقبهم عليه معاقبة العدو للعدو.

قال صاحب المنار: "فهذه الآية الكريمة وعيد لهم بعد بيان فساد العلة التي جاءوا بها، فهم لم يدعوا عداوة

لهؤلاء كلهم، لكنهم كذلك في نفس الأمر، فأراد أن يبين حقيقة حالهم في الواقع، وهي أنهم أعداء الحق وأعداء كل من يمثله ويدعو إليه، فالتصريح بعداوة جبريل كالتصريح بعداوة ميكائيل الذي يزعمون أنهم يجبونه. وأنهم كانوا يؤمنون بالنبي الله لو كان هو الذي ينزل بالوحي عليه، ومعاداة القرآن الكريم كمعاداة سائر الكتب الإلهية لأن المقصود من الجميع واحد، فقولهم السابق وحالهم يدلان على معاداة كل من ذكر، وهذا من ضروب إيجاز القرآن التي انفرد بها"(۱).

ثَالثًا. العاقل يتفحص طبيعة ما يُقال على لسان الأنبياء إذا رغب في تقبل الهداية، أما التعلل بملكٍ دون الآخر للإيمان من عدمه فهو محض غباء:

مقولة اليهود هذه هي من اعتذاراتهم عن الإيهان بها جاء به رسول الله وهي تَعِلَّة غريبة، ومرادهم منها أن يقولوا: إن جبريل ينزل بالوحي على النبي ، ولما كان هو عدوهم فهم إذا لن يؤمنوا بوحي يجيء به، وهذا في الحقيقة من غبائهم وشدة جهلهم، فإن العاقل لا يرفض الهداية التي تأتيه وتنقذه من المضلال الذي هو فيه، فإن دعوى عداوة جبريل لا يصح أن تكون مانعة من الإيهان بكتاب أنزله الله، فمن كان عدوًا لجبريل فإنه عدو الحق، وعدو كل من يمثله وينقله ويدعو إليه، فالتصريح بعداوة جبريل هو تصريح بعداوة ميكائيل، ومعاداة القرآن كمعاداة سائر الكتب، ومعاداة عمد كمعاداة سائر رسل الله، فوظيفتهم جميعًا واحدة، وهذا من ضروب إيجاز القرآن التي انفرد جبر، وهكذا أبان لهم فساد العلة التي جاءوا بها.

#### الخلاصة:

- سمع اليهود أن جبريل التيليخ ينزل بالوحي على سيدنا محمد رساد الله ولما كان عداؤهم لرسولنا قد بلغ مرتبة الحقد والحنق فقد لج بهم الضغن أن يخترعوا قصة واهية وحجة فارغة، فزعموا أن جبريل عدوهم، لأنه ينزل بالهلاك والدمار والعذاب؛ وأن هذا هو الذي يمنعهم من الإيهان بمحمد والعيدي ولو كان الذي ينزل إليه بالوحي هو ميكائيل لآمنوا، فميكائيل يتنزل بالرخاء والمطر والخصب.
- مسألة الإيان ليست مجزأة، ولكنها قضية واحدة، فمن كان عدوًا للملائكة وجبريل وميكائيل ورسل الله؛ فهو أولًا عدُوُّ لله؛ لأنه لا انقسام بينهم فكلهم دائرون حول الحق، والحق الواحد لا عدوان فيه، وإنها العدوان ينشأ من تصادم الأهواء والشهوات، وهذا ما حدث مع اليهود في موقفهم من دعوة النبي.

# 20 Ex

# الشبهة السابعة والأربعون

ادّعاء أن سقاية الحاجِّ وعمارة المسجد الحرام أفضلُ من الإيمان بالله والجهاد في سبيله (\*)

#### مضمون الشبهة :

يزعم المشركون أن عهارة المسجد الحرام والقيام على سقاية الحجيج خير ممن آمن وجاهد في سبيل الله تعــالى

١. المرجع السابق، ص٢٨٥، ٢٨٦.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (التوبة/ ١٩).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (التوبة/ ٢٠: ٢٢، المؤمنون/ ٦٦، ٢٧).

وكانوا يفخرون بالحرم ويستكبرون من أجل أنهم أهله وعُـــَّارُه، قـــال تعـــالى: ﴿ أَجَعَلْتُمُ سِقَايَةَ الْحَاَجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَجَنهَدَ فِى سَبِيلِ ٱللّهِ لَا يَسْتَوُرُنَ عِندَ ٱللّهِ ﴾ (التوبة: ١٩).

#### وجها إبطال الشبهة:

- 1) لا تتساوى كفة سقاية الحجيج وعمارة المسجد الحرام مع كفة الإيمان بالله واليوم الآخر، فقد قمضى الله تعالى ألا يقبل عملا بغير الإيمان به وباليوم الآخر.
- ٢) هـؤلاء المـشركون لم يكونـوا يعمـرون البيت
   الحرام كما زعموا؛ لأن عـمارة البيت تكـون بعبـادة الله
   وحده، لا بالاستكبار والفساد في الأرض.

#### التفصيل:

### أولا. لا يقبل الله ركان عملا بلا إيمان:

لقد كان مشركو مكة مع كفرهم يفتخرون بسقاية الحجيج وعهارة المسجد الحرام، وكان منهم العباس عم رسول الله على حين تحدث إليه بعض الصحابة يدعونه للإسلام والجهاد في سبيل الله \_ حين أسريوم بدر فقال: إننا نسقي الحجيج ونرعى البيت، ونفك العاني، ونقوم بعهارة البيت الحرام "، قال العباس ذلك ولم يكن قد أسلم بعد، وما قاله العباس هو موجز رأي أهل الشرك من قريش، الذين جعلوا هذه المسائل مقابل الإيمان بالله والجهاد في سبيله...

زعمتم من أنكم عُمَّار البيت وسدنته وأهله فإن هذه العمارة والسقاية لا تُغني عنكم شيئًا بشرككم، وإن كنتم تجعلون هذا في مقابل الإسلام، فذلك لا يصلح أبدًا مقابلًا للإيمان، ولا تتساوى كفة الإيمان بالله واليوم الآخر أبدًا مع كفة سقاية الحجيج، وعمارة المسجد الحرام، ومن يقدِّر ذلك هو الله مله وله مطلق المشيئة في أن يتقبل العمل أو لا يتقبله، والمؤمن المجاهد في سبيل الله إنها يطلب الجزاء من الله، أما من يسقي الحجاج، ويعمر بيت الله دون أن يعترف بوحدانية الله من أجلهم، ولأنه مله هو معطي الجزاء عمن عمل النا أن هذين العملين لا يستويان عنده؛ أي: لا يساوي أحدهما الآخر في الجزاء أن.

ثم حكم الله بقضائه في هذا الحكم بين الفريقين اللذين افتخر أحدهم بالسقاية والعمارة، والآخر بالإيمان بالله والجهاد في سبيله، فقال: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللّهِ وَأَفلَيْكُ هُمُ الْفَا يَرُونَ ﴿ يُبَيْرُهُمْ وَبُهُم وَرُخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرَخمة وَرضون وَجَنّتِ لَمَنْم فِيهانعِيمُ مُقيمة اللهِ الله وَمَنات مُنه وَرضون وَجَنّت لَمن فيهانعيم مُقيمة الله ورضون وجَنّت لله فيهانعيم مُقيمة الله ورضون وجَنّت لله فيهانعيم مُقيمة الله الله ورضون وجَنّت لله فيهانعيم الله الله والمحمد الله الله ورضون ور

تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، مرجع سابق، ج٨، ص٤٩٦٣، ٤٩٦٤ بتصرف.

فِهَآ أَبَدًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُۥ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ النوبة).

ثانيًا. المشركون لم يكونوا يعمرون البيت الحرام كما زعموا، وإنما كانوا يستكبرون به ويفسدون في الأرض:

ومن ردِّ الله عليهم أيضًا أنه ذكر لهم استكبارهم وإعراضهم؛ حيث كانوا يستكبرون من أجل أنهم أهل الحرم وعبراه، وكانوا يسمرون ويهجرون القرآن الكريم والنبي على ويهجرون البيت ولا يعمرونه، فقال على مُوبِّخًا لهم: ﴿ قَدْ كَانَتُ ءَايَتِي نُتَكَى عَلَيْكُمُ نَدَكُمُ مُسَتَكَبِرِينَ بِهِ عَسَمِرًا فَكُنتُمْ عَلَى أَعَقَابِكُمُ نَدَكُمُ وَنَدَكُمُ مُسَتَكَبِرِينَ بِهِ عَسَمِرًا مَسَتَكَبِرِينَ بِهِ عَسَمِرًا

والضمير في "به" في قوله تعالى: ﴿ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ - ﴾ وإن لم يسبق له ذكر في الآيات التي قبل هذه الآية ؛ لأن اشتهار استكبارهم وافتخارهم بأنهم قوامه وسدنته وعهاره أغنى عن سبق ذكره، وكانت العرب تدين لهم بذلك لامتيازهم عليهم به وبسقاية حجاجه، وكذا ضيافتهم وإن لم تكن عامة كالسقاية ؛ لأن الحاجة إليها لم تكن عامة إذ من المعلوم أن الحجاج كانوا وما زالوا أحوج إلى الماء في الحرم من الزاد؛ لأن كل حاج كان يمكنه أن يحمل من الزاد ما يكفيه مدة سفره إلى الحرم وعودته بعد أداء المناسك، ولا سيها العربي القنوع يكفيه كل هذه المدة ولا نصفها، ولذلك كان أول شروط استطاعة الحج الزاد لإمكانه مع كفالة أولي شروط استطاعة الحج الزاد لإمكانه مع كفالة أولي الأمر في الحرم لتوفير الماء فيه.

وإن فضيلة البيت الحقيقية التي بُني لأجلها هي عبادة الله وحده فيه بها شرعه كما يحب ويرضى، وقد جنى عليه المشركون ودنسوه بعبادة غيره فيه، ثم بصد

المؤمنين الموحدين له عنه، كما قال: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْهَذَى مَعَكُوفًا أَن يَبَلُغَ عَلَهُ وَ الفتح: ٢٥)، شم إخراجهم إياهم من جواره عَمِلَهُ وَ الفتح: ٢٥)، شم إخراجهم إياهم من جواره لإيمانهم بربوبيته وألوهيته تعالى وحده دون ما أشركوه معه، كما قال للمؤمنين: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمُ أَن تُوْمِشُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ ﴾ (المتحنة: ١)، وقال فيهم: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُواْ مِن دِينرِهِم بِعَنْيرِ حَقِي إِلَّا آَن يَقُولُواْ رَبُنَا ٱللّهُ ﴾ (الحج: ١٠)، فأل فيهم: هُوالله الله عنه الحجة عجارته فأي مَزِيَّة تبقى مع هذه الجرائم لخدمة حجارته واحتكار مفتاحه وسقاية المشركين من حُجَّاجه؟ وأي ظلم أشد من هذا الظلم في موضوعه (١)؟

#### الخلاصة:

- لقد ردَّ الله ﷺ على مشركي مكة الذين زعموا أن سقاية الحاج وعهارة المسجد الحرام مع الشرك أفضل من الإيهان بالله والجهاد في سبيله؛ بأن هذين الأمرين لا يستويان أبدًا، فهذه السقاية والعهارة لا تساوي مع الشرك عند الله شيئًا، فالله لا يقبل عملًا بغير الإيهان بالله واليوم الآخر.
- ما كان يفعله هؤلاء المشركون لم يكن عهارة للمسجد الحرام كها زعموا، وإنها كانوا يستكبرون على الناس بذلك لكونهم أهل الحرم وعمّاره، فلا فضل لهم؛ لأن فضيلة البيت الحقيقية هي عبادة الله وحده، لا خدمة أحجاره واحتكار مفتاحه وسقاية المشركين من حجاجه.

# 200 EX

۱. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱۰، ص۲۱۸، ۲۱۹.

## الشبهة الثامنة والأربعون

# دعوى تعليق الإيمان على رؤية الله علانيةُ <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة:

ادَّعى بنو إسرائيل أن إيمانهم معلَّقٌ على رؤيتهم الله عَلَى على رؤيتهم الله عَلَى على رؤيتهم الله عَلَى علانية، وسألوا موسى العَلِيلا ذلك مُعْلنين أنهم لن يؤمنوا إلا إذا تحقق لهم مرادهم قال تعالى: ﴿ وَإِذَ قُلْتُمْ يَعُوسَىٰ لَن نُؤمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴿ وَ اللّهَ اللّهَ مَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ اللّهَ عَقَدُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴿ وَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

# وجها إبطال الشبهة:

1) إن تعليق هؤلاء الإيهان بالله على رؤيته علانية عَنْ تعنَّت؛ مردُّه عنادهم واستكبارهم؛ ذلك أن الناس لن ترى الله ﷺ في الدنيا، وعلى زعمهم هذا لن يؤمن الناس إلا بعد موتهم في الدار الآخرة، وهذا ما لم يقل به عاقل.

٢) ردُّ المولى ﷺ على تعنتهم في مطالبهم بأخذهم
 بالصاعقة وهم يشاهدونها بأعينهم.

#### التفصيل:

# أولا. تعليق الإيمان على رؤية الله ﷺ علانية، وذلك للاستكبار والعناد:

تدل مقولة بني إسرائيل هذه على عنادهم وتعنُّتهم، وهو من سهاتهم الواضحة التي توضحها أحوالهم مع نبي الله موسى الطَيْلِين وهم هنا يقولون له: لن نصدق بها

جئت به تصديق إذعان واتباع حتى نرى الله عيانًا جَهرة فيأمرنا بالإيهان لك، وهذا من ضعف إيهانهم ومن أدلة جهلهم وكفرهم بالله على لأنهم ظنوا أنه جسم محدود تُدركه الأبصار وتُحيط به أشعة الأحداق، فشبهوا ربهم بأنفسهم، ورفعوا أنفسهم إلى ما فوق مرتبتها وقدرها، ولم يقدروا الله حق قدره، وكان ينبغي عليهم أن يؤمنوا بها جاء به نبيهم لاسيها بعد الكثير من الآيات والمعجزات التي ظهرت على يديه.

والظاهر أن هذا القول وقع منهم بعد العفو عن عبادتهم العجل كما هو ظاهر من ترتيب الآيمات، روي ذلك البغوي عن السدي، وقيل: إن ذلك سألوه عند مناجاته، وأن السائلين هم السبعون الـذين اختـارهم موسى الكيل للميقات وهم المعبر عنهم في التوراة بالكهنة وبشيوخ بني إسرائيل، وقيل: سأل ذلك جمع من عامة بني إسرائيـل نحـو العـشرة الآلاف، وهـذان القولان حكاهما في "الكشاف" وليس في التوراة ما هـو صريح لترجيح أحد القولين، ولا ما هو صريح في وقوع هذا السؤال، ولكن ظاهر ما في سفر التثنية منها ما يشير إلى أن هذا الاقتراح قد صدر وأنه وقع بعد كلام الله تعالى الأول لموسى؛ لأنها لما حكت تـذكير موسى في مخاطبة بني إسرائيل ذكرت ما يغاير كيفية المناجاة الأولى، إذ قال: فلما سمعتم الصوت من وسط الظلام والجبل يشتعل بالنار تقدم إلى جميع رؤساء أسباطكم وشيوخكم وقلتم هو ذا الرب إلهنا قـد أرانـا مجده وعظمته وسمعنا صوته من وسط النار... إننا عندما نسمع صوت الرب إلهنا أيضًا نموت... تقدم أنت واسمع كل ما يقول لك الرب إلهنا وكلمنا بكل ما

<sup>(\*)</sup> الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (البقرة/ ٥٥، النساء/ ١٥٣).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقـرة/ ٥٥، الأنعـام/ ١٠٣، الأعراف/ ١٤٣، ١٥٥، الفرقان/ ٢١).

يكلمك به الرب إلخ. فهذا يؤذن أن هنالك ترقبًا كان منهم لرؤية الله تعالى وأنهم أصابهم ما بلغ بهم مبلغ الموت، وبعد فالقرآن حُجَّةٌ على غيره مُصدِّق لما بين يديه ومُهَيمِن عليه. والظاهر أن ذلك كان في الشهر الثالث بعد خروجهم من مصر.

# ثانيًا. رد المولى على تعنت اليهود في مطالبهم بإرسال الصاعقة عليهم وهم ينظرونها:

وقد ردَّ الله عليهم ردًّا عمليًّا بأن أخذتهم الصاعقة وهم ينظرون ذلك بأعينهم، قال الله فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ (الله الله الله وقوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ ﴾ إشارة إلى أن العقوبة قد فاجأتهم بعد وقت قصير من مطالبهم المتعنتة؛ لأن الفاء تفيد التعقيب.

وجملة ﴿ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ تفيد أن العقوبة نزلت عليهم وهم يشاهدونها، وفي مشاهدتها رعب وخوف أخذ بمجامع قلوبهم، قبل أن يأخذ العذاب أجسادهم، وأن إصابتهم بهذه العقوبة كان في حالة إساءتهم وتمردهم وطمعهم في أن ينالوا ما ليس من حقهم.

والآية الكريمة تفيد أن بني إسرائيل طلبوا من نبيهم رؤية الله جهرة في الدنيا، وأنهم علقوا إيانهم عليها، ولم يأبهوا للآيات الدالة على صدق موسى الخلاف فكان ذلك محض تعنت وعناد منهم، فأخذتهم الصاعقة عقوبة لهم على ذلك، وليس على مجرد سؤالهم رؤية الله كان، ومن هنا يتبين أن الآية لا تدل على استحالة الرؤية كما يقول المعتزلة.

وجملة ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ ﴾ (البقرة: ٥٦) هي

عل النعمة والمنة، وهي معطوفة على قوله: ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ الصَّعْفِقَةُ ﴾ (البقرة: ٥٠) ودلَّ العطف ب ﴿ ثُمَّ ﴾ على أن بين أخذ الصاعقة والبعث زمانًا تُتصوَّر فيه المهلة والتأخير. والمراد ببعثهم: إحياؤهم من بعد موتهم، وهو معجزة لموسى النَّخِينُ استجابة لدعائه.

وقد اشتملت الآيتان الكريمتان على تحذير اليهود المعاصرين للعهد النبوي من محاربة الدعوة الإسلامية، حتى لا يصابوا بها أصيب به أسلافهم من الصواعق وغيرها، وفيها أيضًا تسلية للنبي على عها لاقاه من اليهود، لأن ما فعلوه معه قد فعل ما يشبهه آباؤهم مع أنبيائهم، وفيها كذلك لون جديد من نعم الله عليهم ما أجدرهم بشكرها لو كانوا يعقلون (۱).

هذا وقد اختلف العلماء في بيان السبب الحامل لهم على سؤالهم رؤية الله على فقد ذكر بعض العلماء أنهم أرادوا أن يتأكدوا أن الذي يكلمهم هو الله الله الكن لا دليل من كتاب ولا سُنَّة عن رسول الله الله يوضح ذلك.

۱ التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج١،
 ص١٧٣، ١٧٣.

وقال النبي ﷺ: "لن يىرى أحـدٌ منكم ربـه ﷺ: على على الله على

#### الخلاصة:

• تعنت بنو إسرائيل في طلبهم من نبيهم موسى الطّينية؛ حيث قالوا له بجفاء وغلظة: لن نؤمن

لك، ولن نقر بها جئتنا به حتى نرى الله عيانا وعلانية، فيأمرنا بالإيهان بك، وبها جئت به، فأخذتهم العقوبة التي صعقتهم بسبب جهالتهم وتطاولهم وهم يشاهدونها بعيونهم، ثم من الله المان عليهم بلطفه ورحمته فأحياهم لعلهم يشكرونه على نعمه.

حذرت الآيات اليهود المعاصرين للعهد النبوي
 من محاربة الدعوة حتى لا يصابوا بها أصيب به أسلافهم
 من الصواعق وغيرها.



١. أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الفتن وأشراط الساعة،
 باب ذكر ابن صياد (٧٥٤٠).

#### المحور الخامس

# شبهات تتعلق بالأنبياء والرسل

# أولا. شبهات عامَّة في حقِّ الأنبياء والرُّسل جميعًا

# الشبهة التاسعة والأربعون

# دعوى تعليق الإيمان بما جاء به النبي ﷺ حتى يُنزِّل آيات من السماء <sup>(\*)</sup>

### مضمون الشبهة :

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (النساء/ ١٥٣، الأنعام/ ٨، ٣٧، ٩٩، ١٢٤، الرعد/ ٧، ٩٧، هود/ ٢٢، ٣٢، الرعد/ ٧، ٢١، إبراهيم/ ١٠، الحجر/ ٧، الإسراء/ ٩٠: ٩٣، طه/ ١٣٣، الأنبياء/ ٥، المؤمنون/ ٢٤، الفرقان/ ٧، ٨، العنكبوت/ ٥٠، المثرار الشعراء/ ١٥٤، فصلت/ ١٤، الزخرف/ ٥٣، المدثر/ ٥٠).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (آل عمران/ ١٦٤، النساء/ ١٠٤، ١٠٥، الأنعام/ ٤، ٢، ٧، ٨، ٢٤، ٧٧، ١٠٠: النساء/ ١٠٤، ١٠٩، ١٠٩، الرعد/ ١٠٧، الرعد/ ٧، ٧٧، إبراهيم/ ٩، ١١، الحجر/ ٥، ٨، ١٤، ١٥، الإسراء/ ٥٩، ٩٣، ٩٥، ١٩، المدرر ٥٣).

## وجوه إبطال الشبهة:

1) المولى الآيات وحده القادر على الآيات والمعجزات، والمتصرف فيها، يعطيها من يشاء ويمنعها من يشاء بحكمته، ولا دخل لنبي أو رسول في ذلك، أما تعليق الإيهان على ذلك فهذا شأن المكذبين وأهل الضلال في كل وقت وزمان.

٢) منع الإتيان بالآيات سببه تكذيب الأولين بها
 عنادًا واستكبارًا كما أن المشركين لا تقنعهم الآيات
 الحسية.

٣) طلب المشركين واليهود من النبي الله أن ينزل عليهم كتابًا من السماء لم يكن بقصد طلب الحجة لأجل الاقتناع، ولكن كان على سبيل التعنت والتعجيز.

- عدم استجابة الله للمشركين فيها طلبوه من
   آيات هو رحمة بهم؛ لأن من سنة الله في الأمم إهلاك من
   يكذب بالآيات بعد نزولها.
- و) لو أنزل الله ملكًا من السهاء على البشر لزهقت أرواحهم من هول ما يشاهدونه، ولو جعله الله في صورة بشر لزعموا أنه بشر، فكان من رحمة الله أن أرسل إلى البشر رسلا منهم.

التفصيل:

أولا. الآيات والمعجزات عطاء الله لمن يشاء ولا دخل لنبي في ذلك، وتعليق الإيمان عليها شأن المكذبين:

هذه شبهة طالما أثارتها كثير من الأمم النهالة والمكذبة لرسلها، فقوم عاد قالوا لنبي الله هود النيلا: والمكذبة لرسلها، فقوم عاد قالوا لنبي الله هود النيلا: ويَعْوَدُ مَا حِثْتَنَا بِبَيْنَةِ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي وَالهَٰفِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ الله وَمَا نَحْنُ بِسُلُطَنِ مُّيينٍ الله كفروا قالوا لرسلهم: ﴿ فَأَتُونَا لِسُلُطَنِ مُّيينٍ الله كفروا قالوا لرسلهم: ﴿ فَأَتُونَا لِسُلُطَنِ مُّيينٍ الله عليكم، وقوم (إبراهيم)، أي بخارق ومعجزة نقترحها عليكم، وقوم ثمود قالوا لنبي الله صالح النيلا: ﴿ فَأْتِ بِنَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلِقِينَ الله صالح النيلا: ﴿ فَأْتِ بِنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّلِقِينَ الله عالى الله والله والله الله عالى النيلا: ﴿ فَأَلْ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلِقِينَ الله عالى الله والله في الله والله والله

أَوْ تَرْفَىٰ فِى ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَىٰ ثُلَزِلَ عَلَيْنَا كِلنَّبُا نَقْرَؤُهُۥ ﴾ (الإسراء).

وعن ابن عباس - رضي الله عنها - قال: قالت قريش للنبي الله : ادعُ لنا ربك أن يجعل لنا الصفا ذهبًا ونؤمن بك، قال: "وتفعلون"، قالوا: نعم، قال: فدعا فأتاه جبريل المنه فقال: "إن ربك الله يُقْرِأ عليك السلام، ويقول: إن شئتَ أصبح لهم الصفا ذهبًا، فمن كفر بعد ذلك منهم عذّبته عذابًا لا أُعذّبه أحدًا من العالمين، وإن شئتَ فتحت لهم باب التوبة والرحمة"، قال: "بل باب التوبة والرحمة".

# ثانيًا. تكذيب الأولين بالآيات عنادًا واستكبارًا هو سبب منع الإتيان بها:

وقد ردَّ القرآن على هـؤلاء المعانـدين في كـل عـصر بالردود التالية:

1. أعلم اللهُ نبيَه اللهِ أن الآيات عند الله، فهو وحده القادر عليها والمتصرف فيها، يعطيها من يشاء ويمنعها من يشاء بحكمته، فإن شاء جاءكم بها وإن شاء ترككم، من يشاء بحكمته، فإن شاء جاءكم بها وإن شاء ترككم، فمرد الآيات إلى الله، قال الله: ﴿ قُلَ إِنَّمَا ٱلْآيَكُ عِندَ اللهِ الله الله أن يأتي قومَه الله إذا أذن له فيه، فليس ذلك إليه، بل هو إلى الله على ما يشاء ويحكم ما يريد، قال الله المورك الله على كان لِرَسُولٍ أن يَأْتِي بِعَايَةٍ إِلّا بِإِذْنِ ٱللهِ لِكُلِ أَجَلٍ كِتَابُ كُلُ أَجَلٍ كِتَابُ الله والله الأدب معه عَلَى أن يفوض إليه والله الله المناه على الله الله المناه الله الأدب معه عَلَى أن يفوض إليه الله المناه المناه المناه المناه عنه الله النه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه

إسناده صحيح: أخرجه أحمد في مسنده، من مسند بني هاشم، مسند عبد الله بن عباس رضي الله عنهما (٢١٦٦)، والحاكم في مستدركه، كتاب الإيمان (١٧٤)، وصحح إسناده الأرنؤوط في تعليقه على المسند.

الأمر في ذلك، كما قال الرسل لقومهم: ﴿ وَمَا كَاكَ لَنَا أَن نَا أَيْكُم بِشُلْطَكِينِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (إبراميم: ١١).

 ٢. بيّن الله ﷺ أن هؤلاء المعاندين من المشركين مهما أتتهم الآيات الواضحات والبيّنات الظاهرات فلن يؤمنوا، وذلك لاستكبارهم وعنادهم، وكم سبقهم من أناس في التكذيب والتضليل جاءتهم رسلهم بالبينات، فها زادهم ذلك إلا عنادًا فوق عنادهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهُمْ إِذَا جَلَّوَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّهُ ﴾ (الانعام)، أي فها يدريكم بصدقهم في هذه الأيهان التي يقسمون بها، وأن هذه الآيات إذا جاءتهم لا يؤمنون بها، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ الله وَلَوْجَآءَ مُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّى يَرُوْا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ اللهُ (يونس)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُرْسِلَ بِٱلْأَيَٰتِ إِلَّاۤ أَن كَذَّبَ بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ (الإسراء: ٥٩)، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِنَ ٱلسَّمَلَةِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ١ اللَّهُ الْوَا إِنَّمَا شُكِرَتَ أَبْصَنُونَا بَلْ نَعَنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ ١٠٠٠ ﴾ (الحجر)، وقال ﷺ أيضًا: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبُوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَكَادٍ وَثَمُوذٌ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرَدُّوٓا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَاۤ أُرْسِلْتُم بِهِ، وَإِنَّا لَفِي شَكِّ مِّمَا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ( الله المِم).

وكأن القرآن يريد أن يقرر لهؤلاء أنه إذا لم تقنعهم آيات القرآن وما اشتمل عليه من أدلة نقلية وعقلية وعلمية، فلن يقنعَهم ما يرونه من الآيات الحِسِّية، بل قد يدعون أن أعينهم أصابتها آفة وخدع وتخييل، فلا ترى إلا صورًا خيالية أو تحسب ذلك سحرًا، فهم دائهًا

معاندون معارضون، قال عَلَى الله وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ ءَايَة مِنْ عَالَة مِنْ عَالَة مِنْ عَالَة مِنْ عَالَة مِنْ عَالَة مِنْ عَالَمَ مِنْ عَالَمَ مِنْ وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ وَمَا تَأْنِيهِ مِن وَكْرِ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحَلَث إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ الْ مُحَلِينَ الْمُحَلِينَ مُحَلَث إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ الْ مُحَلِينَ السَعراء).

٣. ومن ردود القرآن الكريم عليهم أمرُ الله ﷺ لنبيه ﷺ أن يقول لهم: ﴿ سُبَحَانَ رَبِي هَلَ كُنتُ إِلَّا بَشَر رسول بَشَرُ رَسُولًا ﴿ سُ ﴾ (الإسراء)، أي: ما أنا إلا بشر رسول أرسلت إليكم أبلغكم رسالات ربي وأنصح لكم، وليس لي من أمر في الإتيان بهذه الآيات، فمردّها إلى الله ﷺ إن شاء جاءكم بها، وإن شاء لم يجبكم، فأمركم فيا سألتم إلى الله ﷺ.

ثالثًا. طلب اليهود والمشركين من النبي ﷺ إنزال كتاب من السماء لم يكن بقصد الحجة لأجل الاقتناع، ولكن على سبيل التعنت والتعجيز؛

سؤال اليهود \_ وكذلك المشركون من بعدهم \_ هذا هو من قبيل تعنتهم وتعجيزهم وجهلهم بحقيقة الدين، وهذه عادتهم، وذلك شأنهم في كثير من مواقفهم مع موسى الطيخ، ثم مع رسول الله من اليهود المعاصرين له، وهم هنا يسألون رسول الله أن انها عليهم كتابًا مكتوبًا من السماء كالألواح التي ينزل عليهم كتابًا مكتوبًا من السماء كالألواح التي أزلت على موسى الطيخ أو أنهم أرادوا كتابًا خاصًا بهم، أو أنهم كانوا يريدون لكل واحد منهم كتابًا مستقلًا، كما قال من المشركين يريد أن كما قال من المشركين يريد أن ينزل عليه كتاب كما أنزل على النبي الله النبي اله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله الله النبي الله الله النبي الله النبي

وهؤلاء اليهود يطلبون ذلك من رسول الله ﷺ لا

بقصد طلب الحجة لأجل الاقتناع، ولكن على سبيل التعنت والتعجيز.

ومن ردِّ القرآن عليهم أيضًا في هذا الشأن أنْ بيِّن أنّ هؤلاء اليهود وأمثالهم من المشركين لن يقفوا عند حدّ في مطالبهم التعجيزية، والدليل على ذلك أنهم سألوا موسى أكبر من سؤال النبي ﷺ أن ينزل عليهم كتابًا من السهاء؛ إذ سألوه أن يروا الله علانية، وكلا السؤالين يدل على جهلهم وعنادهم، أما سؤال إنزال الكتاب فهو يدل على أحد أمرين: إما أنهم لا يفهمون معنى النبوة والرسالة على كثرة ما ظهر فيهم من الأنبياء والرسل، ولا يميزون بين الآيات الصحيحة ألتي يؤيِّـد الله بها رسله، وبين سائر الأمور المستغربة كحيل السحر والشعوذة لمخالفتها للعادة، وقد بيَّنت لهم كتُبهم أنه يقوم فيهم أنبياء مدّعون كذبة، وأن النبي يُعْرَف بدعوته إلى التوحيد والحق والخير لا بمجرد آيـة أو أعجوبـة يعملها، وإما أنهم معاندون يقترحون ما يقترحون تعجيزًا ومراوغة، وأيًّا مّا قصدوا من هذين الأمرين فلا فائدة في إجابتهم إلى ما سألوا.

ثم بيَّن القرآن عقب ذلك أن هؤلاء جاءتهم البيِّنات والآيات الواضحات من موسى التَّلِيِّة كاليد والعصا وفلق البحر والحجر وتظليل الغمام وإنزال المن والسلوى، وإنجائهم من عدوهم والطوفان والجراد والقُمّل والضفادع والدم، ورفع الطور فوقهم وبعثهم بعد موتهم وإنزال الألواح والتوراة، ورغم كل ذلك فقد اتخذوا العجل من بعد ما جاءتهم هذه الآيات، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ اتَّخَذُوا الْعِجْلُ مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَتُهُمُ وَالنساء: ١٥٣)، فهؤلاء يطلبون منك لاعلى

سبيل الاقتناع وإنّما تعنُّتًا وعنادًا وتعجيزًا؛ ولـذا لـن يُجابوا إلى طلبهم فهـم مفترون كـذّابون مطبوع عـلى قلوبهم فلا يؤمنون.

# رابعًا. رحمة الله بالمشركين في عدم إجابة مطالبهم:

هذه المقالة كم قالها كثير من المكذبين لرسلهم الذين أرسلوا إليهم، وملّة الكفر واحدة تشابهت قلوبهم، ففرعون يقول عن موسى الطيخ: ﴿ فَلَوْلا أَلْقِى عَلَيْهِ فَفرعون يقول عن موسى الطيخ: ﴿ فَلَوْلا أَلْقِى عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهَبٍ ﴾ (الزخرف: ٥٣)، وهو لاء يقولون عن رسول الله ﷺ: ﴿ أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنْ أَوْ تَكُونُ لَهُ بَخَتَهُ وَالنرتان: ٨).

فهذه المطالب التي أراد المشركون من الرسول تحقيقها ما أيسرها على الله، ولو شاء لفعل ولأجابهم على جميع ما سألوا قال الله في تبارك الذي إن شاء جعل الله خيرا مِن ذلك جنّت بَعْري مِن تَعْتِها الأنهار وَبَعْمل لك خيرا مِن ذلك جنّت بَعْري مِن تَعْتِها الأنهار وَبَعْمل لك فَمرا مِن الله المن كذّب والساعة فَصُورًا الله المن كذّب والساعة شعرا الله في النهام لن يهتدوا، كما قال الله في النهام لن يهتدوا، كما قال الله في الورن الله والزير حقّت عليهم كيم العك تربك لا يؤمِنُون الله ولوجاء تهم حيل الله المناهد في النهاء الأليم المناهد في المناهد في

لِيُوْمِنُوا إِلَّا أَن يَشَاءَ أَللَّهُ ﴾ (الأنعام: ١١١).

ولهذا لما طلبوا ما طلبوا من رسول الله ﷺ قال الله له: "إن شئتَ أصبح لهم الصفا ذهبًا، فمن كفر بعد ذلك منهم عذّبته عذابًا لا أُعذّبه أحدًا من العالمين، وإن شئت فتحت لهم باب التوبة والرحمة"، قال: "بل باب التوبة والرحمة"، قال: "بل باب التوبة والرحمة"،

ومن ردود القرآن الكريم عليهم أيضًا قوله على السان نبيه ﷺ: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَـلَ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا

رَسُولًا ﴿ الله (الإسراء)، أي يتنزّه ربّي عن أن يعجز عن شيء من ذلك، وما أنا إلا بشر أتبع ما يوحى إليَّ من ربّي ويفعل الله ما يشاء من هذه الأشياء التي ليست في قدرة البشر، فهل سمعتم أحدًا من البشر أتى بهذه الآيات؟!

ثم إنه ليس لي أن أتخيّر على ربي ولم تكن الرسل قبلي يأتون أعهم بكل ما يطلبونه، وسبيلي سبيلهم، وكانوا يقتصرون على ما آتاهم الله من آياته الدّالة على صحة نبوّتهم، فإذا أقاموا عليهم الحجة لم يجز لقومهم أن يقترحوا غيرها، ولو وجب على الله أن يأتيهم بكل ما يقترحونه من الآيات لوجب عليه أن يأتيهم بمن يغتارونه من الرسل، ولجاز لكل إنسان أن يقول: لا يُعتارونه من الرسل، ولجاز لكل إنسان أن يقول: لا أومن حتى أُوتي بآية خلاف ما طلب غيري، وهذا يئول إلى أن يكون التدبير إلى الناس، وإنها التدبير إلى الناس، وإنها التدبير إلى الله عني ولهذا وقد عليهم فقال: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ ﴾ ولهذا ردّ عليهم فقال: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ ﴾ من الآيات.

# خامسًا. الحكمة في كون الرسول من البشر:

وبذلك جمعوا بين الاقتراحين، وكان النبـي ﷺ قــد

إسناده صحيح: أخرجه أحمد في مسنده، من مسند بني هاشم، مسند عبد الله بن عباس رضي الله عنهما (٢١٦٦)، والحاكم في مستدركه، كتاب الإيمان (١٧٤)، وصحح إسناده الأرنـؤوط في تعليقه على المسند.

أخبرهم بأنه ينزل عليه الملك، وكأنهم ظنُّوا أن مساواته مساواته له البشرية تقتضي مساواته في الاستعداد لرؤية الملائكة وتلقِّي العلم عنهم، وهذه من أقوى شُبه الكفار على الوحي، فإنهم لغرورهم بأنفسهم ينكرون كل ما لا يصلون إليه بأنفسهم.

# وقد ردَّ الله عليهم هذين الاقتراحين بها يلي:

ا. أن الله لو أنزل ملكًا كها اقتر حوا لَقُضي الأمر بإهلاكهم شم لا يُمْهَلُون ولا يُوَخُرُون ليؤمنوا، بل يأخذهم العذاب عاجلًا، كها مضت به سنة الله فيمن قبلهم ممن قامت عليهم الحجة، وذلك أنهم كانوا إذا اقتر حوا آية وأعطوها ولم يؤمنوا يعذبهم الله بالهلاك والاستئصال، قال علله: ﴿ مَا نُنزِلُ ٱلْمَلَتُ كُمَةَ إِلَّا بِالْحُقِقَ وَالاستئصال، قال عَلَيْ: ﴿ مَا نُنزِلُ ٱلْمَلَتُ كُمّةَ إِلَّا بِالْحُقِقَ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظرِينَ ﴿ مَا نُنزِلُ ٱلْمَلَتُ كُمّةَ إِلَّا بِالْحُقِقَ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظرِينَ ﴿ وقال أيضًا: ﴿ يَوْمَ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظرِينَ ﴾ (الفرقان: ٢٢)، لكن مَرَقَن ٱلمَلَتُ كَمّة لَا بُشَرَى يَوْمَ فِي لِللهُ جَمِينَ ﴾ (الفرقان: ٢٢)، لكن الله عَلى لا يريد أن يستأصل هذه الأمة المحمديّة التي بعث فيها خاتم الرسل نبي الرحمة، إذ الرحمة العامة تنافي هذا العذاب العام: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَارَحْمَةُ لَا الله في الرد عليهم: الْوَمَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُونِي ٱلْأَمْنُ ثُمّةً لَا يُنظرُونَ ﴿ فَقَالُوا لَوْلاَ أَنْوِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُونِي ٱلْأَمْنُ ثُمّةً لَا يُنظرُونَ ﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُونِي ٱلْأَمْنُ ثُمّةً لَا يُنظرُونَ ﴿ وَلَا الله في الرد عليهم: يُنظرُونَ ﴿ الأنهام ).

٧. أنهم لو شاهدوا الملك بصورته الأصلية كما يطلبون لزهقت أرواحهم من هول ما يشاهدون، قال ابن عباس: لو رأوا الملك على صورته لماتوا؛ إذ لا يطيقون رؤيته، وقال على: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ فِي ٱلأَرْضِ مَلَيَكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَينِينَ لَنَزَلُنَا عَلَيْهِم ٱلسَّمَاءِ مَلَكَ رَسُولًا ﴿ ثَلُ الإسراء).

٣. أن الله لـو جعـل الرسـول مَلكًا لَجَعـل المَلـكَ متمثّلًا في صورة بشر، حتى يتمكّنوا من رؤيته وسماع كلامه الذي يبلّغه عـن الله ﷺ، ولـو جعلـه ملكًا في صورة بشر لاعتقدوا أنه بشر؛ لأنهم لا يدركون منه إلا صورته وصفاته البشرية التي تَمَثّل بها.

وحينئذ يقعون في نفس اللبس والاشتباه الذي يلبسونه على أنفسهم باستنكار جعل الرسول بشرًا، ولا ينفكُّون يقترحون جعله ملَكًا، وقد كانوا في غنى عن هذا، وإنها شأنهم فيه شأن أكثر الناس فيها يوقعون فيه أنفسهم من المشكلات بسوء اختيارهم، وما يخترعونه من الشبهات بسوء فهمهم، ثم يحارون في أمر المخرج منها؛ ولذا قال في في الرد عليهم: في أمر المخرج منها؛ ولذا قال في في الرد عليهم: في أمر المخرج منها؛ ولذا قال في في الرد عليهم: في أمر المخرج منها؛ ولذا قال في في الرد عليهم.

3. أنّ من رحمته على بخلقه أن أرسل إلى كل صنف من الخلائق رسلًا منهم ليدعوا بعضهم بعضًا، وليمكن بعضهم أن ينتفع ببعض في المخاطبة والسؤال، قل ينتفع ببعض في المخاطبة والسؤال، قل المُعَنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمَ قلل اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمَ وَسَال عَلَى اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمَ وَسَال عَلَى اللهُ عَلَيهِم وَلَى اللهُ عَلَيهِم مِن الملائكة لأنزل الله عليهم رسولًا منهم، كما قال عَلَيْ فَلُ لَوْ كَانَ فِي ٱلأَرْضِ مَلَكِ اللهُ عَلَيْهِم مِن الملائكة لأَنْ اللهُ عَلَيْهِم مِن المُلائكة وَلَا اللهُ عَلَيْهِم مِن المُلائكة عَلَيْهِم مِن المُلائكة عَلَيْهِم مِن السَّمَاءِ مَلَكِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن اللهُ الل

#### الخلاصة:

حكى القرآن بعض المقترحات المتعنتة التي كان
 يقترحها المشركون على رسول الله، وأقسموا بالله

جتهدين في أيهانهم مؤكدين إياها بأقصى ألوان التأكيد، معلنين أنهم لئن جاءتهم آية من الآيات الكونية التي اقترحوها على سيدنا محمد ليؤمنن بها أنها من عند الله، وأنك يا محمد صادق فيها تبلغه عن ربك، بيد أن الله لقن رسوله الله الرد المفحم لهم فقال: ﴿ قُلَ إِنّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱلله الآيات التي اقترحتموها تعنتا وعنادًا مردها إلى الله، فهو وحده القادر عليها والمتصرف فيها حسب مشيئته وحكمته، إن شاء أنزلها، وإن شاء منعها، أما فليس ذلك إلى .

- سبب منع نزول الآيات التي يطلبونها هو فساد آبائهم وعدم امتشالهم وتكذبيهم كفرًا واستكبارًا، فضلًا عن أنهم إذا لم يؤمنوا بالآيات القرآنية فلن تنفعهم آيات حسية أخرى، كما أنهم إذا لم يؤمنوا بهذه الآيات فسوف يهلكهم الله كما أهلك المكذبين قبلهم حين لم يؤمنوا بتلك الآيات الحسية التي طلبوها واستجاب الله لهم فيها، ومن ثم فعدم استجابة مطالبهم هو رحمة بهم.
- طلب اليهود والمشركين من النبي الله أن ينزًل عليهم كتابًا من السهاء كان من باب التَّعنُت والتعجيز لا من باب الاقتناع؛ حيث إن اليهود نزلت عليهم آيات من قبل أنبيائهم فقتلوهم، والمشركون جاءتهم الآيات من قبل كمعجزة شق القمر، ولكنهم لم يؤمنوا.

# SAG PAR

## الشبهة الخمسون

# دعوى تعليق الإيمان بالرسل حتى يتحقق ما وعدوا به من العذاب وقيام الساعة (\*)

#### مضمون الشبهة:

## وجها إبطال الشبهة:

 استبعاد المشركين والكافرين وقوع العذاب ومجيء يوم القيامة.

الآيات والساعة والعذاب أمورٌ مردها إلى
 الله تبارك وتعالى فقط، وإذا أتى العذاب لا ينفع نفسًا

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها السبهة: (يونس/ ٤٨، النمل/ ١٧، الأعراف/ ٧٠، الأنفال/ ٣٢، الأحقاف/ ٢٢، الأعراف/ ٣٨، الأعراف/ ٨٠، الإسراء/ ٩٢، المسعراء/ ١٨٧، العنبكوت/ ٩٦، ٥٥، يس/ ٤٨، الأنبياء/ ٣٨، سبأ/ ٢٩، الملك/ ٢٥، المعارج/ ١، الجن/ ٢٤، ص/ ١٦).

الآيات التي ورد فيها الردعلى الشبهة: (يونس/ ٤٩: ٥١، النمل/ ٧٧، الأحقاف/ ٢٣، هود/ ٨، ٣٣، الرعد/ ٦، فاطر/ ٥٤، الإسراء/ ٩٣، طه/ ١٣٤، القصص/ ٤٧، الشورى/ ١٨، الجن/ ٢٥، ٢، غافر/ ٨٤، الأنفال/ ٣٣، النحل/ ٦١).

#### التفصيل:

# أولا. استبعاد المشركين والكافرين وقوع العذاب وقيامر الساعة:

يستبعد المشركون والكفار يـومَ القيامـة، ويقولـون لرسول الله ﷺ ومن اتبعه من المؤمنين: متى يقع هـذا الوعد الذي تعدوننا به إن كنتم صادقين في قـولكم أنَّ الله كلك سينتقم لكم منا وينصركم علينا، وهكذا كان أقوام الرسل \_ عليهم السلام \_ من المكذبين يقولون لرسلهم: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴿ لَهُ ﴾ (بونس)، ويقولون كما قال قوم عاد لنبي الله هود الطَّيْسٌ: ﴿ فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ الأعراف)، وكما قال قوم نسوح الطَّيْكِ له: ﴿ فَأَلِنَا بِمَاتَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ اللَّهِ (مود)، وكما قال قــوم صــالح الطَيْئِلُ لــه: ﴿ ٱثْمِيْنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ الله الاعراف)، وكما قال أصحاب مدين لشعيب الطِّيْكِا: ﴿ فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ اللهُ ﴾ (الشعراء)، وكما قال قوم لوط الطَّيْين له: ﴿ أَفْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ السَّالِ (العنكبوت)، وقالت قريش لرسول الله ﷺ: ﴿ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَٰذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْسَنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّكَ عَلَهِ أَوِ ٱفْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيعٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله ذلك كثير في القرآن الكريم.

# ثانيًا. الآيات والساعة أمور لا يعلمها إلا الله، وعدم وقوع العذاب بقوم النبي ، كرامة من الله له:

وقد لقَّن الله عَلَّا نبيه ﷺ الجواب عليهم في مواطن عدة من كتابه، ومن ذلك:

1. قوله ﷺ: ﴿ قُلُلا اَمْلِكُ لِنَفْسِى صَرَّا وَلا نَفْعًا إِلَّا مَا لك شَاءَ اللّه ﴾ (يونس: ٤٩)، أي: إنني بشر رسول لا أملك لنفسي - فضلًا عن غيرها - شيئًا من التصرف في الضر فأدفعه عنها ولا النفع فأجلبه لها من غير طريق الأسباب التي يقدر غيري عليها، وليس منها إنزال العذاب بالكفار المعاندين، ولا هبة النصر للمؤمنين، لكن ما شاء الله من ذلك كان متى شاء، فلا شأن لي فيه؛ لأنه خاص بالربوبية دون الرسالة التي وظيفتها التبليغ لا التكوين، وهكذا قال نوح المناه لقومه: ﴿ إِنَّمَا يَأْلِيكُمُ لِهُ عَجِزِينَ ﴿ اللّهُ مَا لكم العقوبة والنقمة والعذاب هو الله يعجزه شيء. الذي لا يعجزه شيء.

ومثل ذلك قوله ﷺ: ﴿ قُل لَا آَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآةَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ آَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكَثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوَّةُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ الْاعراف ﴾.

٧. ومن رد القرآن أيضًا على سؤالهم هذا أن بين أن الآيات الخارقة للعادة أمرها لله وحده، لا مما يملكه رسله، وأن لكل أمة من الأمم أجلًا لبقائها وهلاكها عليمه الله وقدره لها لا يعلمه ولا يقدر عليه أحد غيره، قال عليه أحد غيره، قال عليه أَهَ إِنَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلا يَسَتَعْرُونَ سَاعَةً وَلا يَسَتَعْرُونَ سَاعَةً وَلا يستَعْرُونَ سَاعَةً وَلا يستَعْرُونَ سَاعَةً وَلا يستَعْرُونَ سَاعَةً وَلا يستَعْرُونَ سَاعَةً الله ولا يستَعْرُونَ سَاعَةً الله ولا يستَعْرِون الله الله ولا يستَعْرِون الله ولا يقدر عليه الله ولا يستَعْرِون الله الله ولا يستَعْرِون الله وله يستَعْرِون الله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْرِون الله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْرِون الله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْمَان الله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْمُ ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْرَون اله ولا يستَعْرَون الله ولا يستَعْرون الل

وأما قول كفار قريش: ﴿ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَناً هُو ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَناً هُو ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنا حِجَارَةً مِن ٱلسَّكَآمِأُو أَتْتِنَا بِعَذَابٍ ٱلِيعِ ﴿ ﴿ الْأَنفَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَا لَا مَان كُثَرَة جَهَلَهُم وَشَدة تَكذيبهم وعنادهم وعُتوَّهم وسَفههم،

وهذا مما عِيبوا به؛ إذ كان الأولى أن يقولوا: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فاهدنا إليه ووفقنا لاتباعه، ولكنهم استفتحوا على أنفسهم واستعجلوا العذاب وتقديم العقوبة، كما قال في الله ويَسَتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَيَأْنِينَهُم بَغْتَةُ وَهُمْ لا يَشَعُمُونَ الله يَسَعَجُلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلِيَأْنِينَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشَعُمُونَ الله يَسَعَجُلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلِيَّ جَهَنَم لَمُحِيطَةُ المَحْدِيطَةُ المَحْدِينَ الله المنحون).

وقد بين الله عَلَى أن هؤلاء أهل لأن يعذبهم، ولكنه لم يوقع ذلك بهم لبركة مقام الرسول بي بين أظهرهم، قال يَقالَ الله عَلَى: ﴿ وَمَا كَانَ الله لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ الله لَيُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ ﴾ (الانفال)، وقد أخبر الله عَلَى أنه قد أوقع عذابه ونقمته بالأمم الخالية التي كذبت رسلها، وكفرت بآيات الله عَلى وجعلهم عبرة وعظة لمن يتعظ بهم، وأنه عَلى لولا حلمه وسعة رحمته ومغفرته وصفحه وعفوه لعاجَل هؤلاء بالعقوبة، قال عَلى: ﴿ وَيَسْتَعْجُلُونَكَ بِالسَّيِتَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدَ الله عَلَى الرعدة مِن الرعدة الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَل

### الخلاصة:

لم يكتف المشركون والكافرون - كغيرهم من
 كفار الأمم السابقة - بالإعراض عن دعوة الحق، بل
 قالوا لرسولهم ﷺ الذي حذرهم من عذاب الله إذا ما
 استمروا في كفرهم: متى يقع علينا هذا العذاب الأليم
 الذي تهددنا به؟ إننا نتعجله فأت به إن كنت من

الصادقين في دعواك أن هناك عندابًا ينتظرنا، وهذا القول منهم يدل على توغلهم في الكفر والجحود وعدم اكتراثهم بها يخبرهم به الرسول .

لقن الله نبيه ﷺ الجواب على هؤلاء المشركين في مواطن عدة من كتابه؛ منها: أنه ﷺ بشر لا يملك لنفسه ضرًّا ولا نفعًا، والضر والنفع بيد الله ﷺ، ويوم أن تقع الساعة لا ينفع نفسًا إيانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيانها خيرًا، ويخبرهم الله تعالى أنه لا يعذبهم والرسول ﷺ بينهم؛ كرامة منه ﷺ لنبيه ﷺ.

#### 999 gree 7 3

# الشبهة الحادية والخمسون

# تعليق الإيمان بالرَّسول ﷺ حتى ياتي بقربان ِتاكلُه النَّار (\*)

### مضمون الشبهة:

يزعم اليهود أن الله عَهِد إليهم في كتبهم ألا يؤمنوا لرسول حتى يكون من معجزاته أن يأتي بقربان يتقرب به إلى الله، فتنزل نار من السهاء تأكل هذا القربان، قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ ﴾ (آل عمران: ١٨٣).

## وجها إبطال الشبهة:

١) زعم اليهود باطل؛ لأن كون الإتيان بقربان
 تأكله النار وإن كان معجزة لبعض الرسل؛ فهذا لا يلزم

الآيتان اللتان ورد فيهما الرد على الـشبهة: (آل عمـران/ ١٨٣، ١٨٨).

أن يكون معجزة لكل رسول.

لقد جاء الكثير من الأنبياء بالمعجزات والبراهين التي طلبها اليهود، وعلى الرغم من هذا لم
 يؤمنوا بهم، بل كذبوا بعضهم وقتلوا بعضهم الآخر.

#### التفصيل:

# أولا. الإتيان بقربان تأكله النار وإن كان معجزة لبعض الرسل، فهذا لا يستلزم أن يكون معجزة لكل رسول:

لقد ذكر جماعة من المفسرين أن بعض اليهود منهم: كعب بن الأشرف وفنحاص بن عازوراء، وحيى بن أحطب، وغيرهم، أتوا النبي وقالوا له هذا القول، وهو: ﴿إِنَّاللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّ يَأْتِينَا بِعُرْبَانِتَأْكُمُ النَّارُ ﴾ (آل عمران: ١٨٣).

والقربان: هو ما يُتقرَّب به إلى الله من نعم أو غير ذلك، ومقصدهم من وراء هذا القول الذي حكاه القرآن عنهم أن يظهروا أمام الناس بمظهر المحافظين على عهود الله. وأنهم ما تركوا الإيمان بالنبي على حسدًا له، وإنها تركوا الإيمان بالنبي على حسدًا أنى بها الأنبياء السابقون، فهم معذورون إذا لم يؤمنوا به؛ لأنه لم يأتِ بالمعجزات التي به؛ لأنه لم يأت.

ولا شك أن قولهم هذا ظاهر البطلان، لأن الإتيان بالقربان إذا كان معجزة لرسول لا يستلزم أن يكون معجزة لكل رسول، إذ إن آيات الله في إثبات رسالات رسله متعددة النواحي، مختلفة المناهج، وكون هذا الإتيان بالقربان الذي تأكله النار معجزة لبعض الرسل لا يستدعي أن يكون معجزة لجميعهم (۱).

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (آل عمران/ ١٨٣).

التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج٢، ص٤٧٤، ٤٧٥ بتصرف يسير.

وقد حصل هذا في زمن موسى الطَيِّلاً حين ذُبح أوَّل قُربان على النحو الذي شَرعه الله لبني إسرائيل، فخرجت نار من عند الرّب فأحرقته، إلَّا أنها معجزة لا تطَّرد لسائر الأنبياء كها زعمه اليهود؛ لأنَّ معجزات الرسل تجيء على ما يناسب تصديق الأمّة، وفي الحديث: "ما من الأنبياء نبي إلَّا أعطى ما مثله آمَن عليه البشر، وإنّها كان الذي أُوتيتُه وحيًا أوحاه الله إليَّ، فأرجو أن أكون أكثرَهم تابعًا يوم القيامة" (١)(٢).

# ثانيًا. إنكار القرآن عليهم قتلهم أنبياء الله عَن الذين جاءوهم بما طلبوا:

لقد رد القرآن الكريم على هؤلاء اليه ود بها يبطل زعمهم هذا فقال: ﴿ قَدْ جَآءَكُمُ رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِٱلْبَيِنَتِ وَبِاللَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أي: قل لهم يا محمد: ﴿ قَدْ جَآءَكُمُ رُسُلُ مِن قَبْلِي ﴾ كثير عددهم ﴿ وَإِلْبَيِنَتِ ﴾ أي: بالحجج الواضحة ، وبالمعجزات الساطعة الدالة على صدقهم ﴿ وَ وَالَّذِى قُلْتُ مُ ﴾ أي: وجاءكم هؤلاء الرسل بالقربان الذي تأكله النار ﴿ فَلِرَ قَتَلْتُمُوهُمْ ﴾ بعد أن جاءوكم بتلك تأكله النار ﴿ فَلِرَ قَتَلْتُمُوهُمْ ﴾ بعد أن جاءوكم بتلك المعجزات الباهرة ﴿ إِن كُنتُمُ صَدَدِقِينَ ﴾ في دعواكم المعجزات الباهرة ﴿ إِن كُنتُمُ صَدَدِقِينَ ﴾ في دعواكم أنكم تتبعون الحق وتطبعون الرسل متى أتوكم بها

## يشهد بصدقهم؟

فالجملة الكريمة تردعلى هؤلاء اليهود بأبلغ الوجوه التي تثبت كذبهم فيها يدعون، لأن قتلهم للأنبياء بعد أن جاءوهم بالمعجزات الواضحة الدالة على صدقهم دليل على أن هؤلاء اليهود قد بلغوا منتهى الجحود والظلم والعدوان، وأن دعواهم أن إيهانهم بمحمد والظلم على مجيئه بالقربان الذي تأكله النار دعوة كاذبة؛ لأن من جاءهم بالقربان كان جزاؤه القتل

ويؤكد هذا قول الفخر الرازي: "وقد بيّن الله بهذه المدلائل أنهم لا يطلبون هذه المعجزة على سبيل الاسترشاد، وإنها على سبيل التعنّت؛ وذلك لأن أسلافهم طلبوا هذه المعجزة من الأنبياء المتقدمين؛ مثل: زكريا ويحيى وعيسى، فلها أظهروا لهم هذه المعجزة سعوا في قتلهم بعد أن قابلوهم بالتكذيب والمخالفة والمعاندة، وذلك يدل على أن مطالبهم كانت على سبيل التعنت، إذ لو لم يكن الأمر كذلك لما سعوا في قتلهم، ومتأخرو اليهود راضون بفعل متقدميهم. وهذا في يقتضي كونهم متعنتين \_أيضا \_ في مطالبهم؛ ولهذا لم يجبهم الله فيها"(٢).

#### الخلاصة:

لقد أراد اليهود أن يتملصوا من الإيهان بصدق
 محمد بلا بحجة أنه لم يأتهم بالمعجزات التي جاء بها
 الأنبياء السابقون كالإتيان بقربان تأكله النار، وقولهم
 هذا باطل؛ لأن الإتيان بالقربان إذا كان معجزة لرسول

اخرجه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل القرآن، باب
 كيف نزول الوحي وأول ما نزل (٤٦٩٦)، ومسلم في صحيحه،
 كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد 業 إلى جميع الناس (٤٠٢).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٤، ص١٨٥.

۳. التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج٢، ص٤٧٦، ٤٧٥.

لا يستلزم أن يكون معجزة لكل رسول.

• قدرد الله عليهم شبهتهم هذه بأن الرسل جاءوهم من قبل بالبينات والحجج والبراهين الواضحة، فلِمَ قتلوهم وقابلوهم بالتكذيب والمخالفة والمعاندة إن كانواحقًا يتبعون الحق وينقادون للرسل؟

# الشبهة الثانية والخمسون

# دعوى أن عدم الإتيان بالآباء الموتى دليلٌ على كذب الرُّسل (\*) ®

#### مضمون الشبهة:

ينكر المشركون البعث والمعاد والحياة بعد المات ويقولون: لا بعث ولا نشور ويحتجون بآبائهم الماضين الذين ماتوا ولم يرجعوا، فإن كان البعث حقًا، فليأت الرسل والأنبياء بالآباء حتى نصدقهم فيها جاءوا به. يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتُلُ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اَتْتُوا بِعَابَا إِنَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللهِ الجائية).

## وجوه إبطال الشبهة:

- إن البعث بعد الموت لا يكون في هذه الحياة الدنيا، إنها هو يوم القيامة، بعد انقضاء الدنيا وفراغها.
- ٢) إن اعتراض المشركين على البعث بعد الموت لا

(\*) الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (الدخان/ ٣٦، الجاثية/ ٢٥).

الآيتان اللتان ورد فيهما الردعلي الشبهة: (الدخان/ ٣٧، الجاثية/ ٢٦).

ق "إنكار عقيدة البعث في الفكر الإلحادي" طالع: الشبهة التاسعة، من الجزء السابع (الإيان والتدين).

يقوم على حجة أصلا، بل هو مجرد سفسطة أشبه بالبهتان.

٣) الله هو المحيي وهو الذي خلق الناس من عدم،
 وهو القادر على البعث والإعادة بطريق الأولى.

#### التفصيل:

# أولا. البعث والمعاد يكونان يوم القيامة لا في الدار الدنيا:

إن لهؤلاء المشركين في نَفْي الحياة بعد الموت أفانين من أقوال الجحود، وهم هنا ينفون البعث بحجة أن الأموات السابقين لم يرجع أحد منهم إلى الحياة، وهذا سفسطة منهم؛ لأن البعث الموعود به لا يحصل في الحياة الدنيا(١).

قال ابن كثير: وهذه حجة باطلة وشبهة فاسدة، فإن المعاد إنها هو يوم القيامة لا في دار الدنيا، بل بعد انقضائها وذهابها وفراغها، يعيد العالمين خلقًا جديدًا، ويجعل الظالمين لنار جهنم وقودًا.

ولقد أنذرهم ﴿ بأسه الذي لا يُردُّ كما حلَّ بأشهاههم من المشركين بقوله ﴿ أَهُمُ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ لَبُهُمْ كَالُوا مُجْرِمِينَ أَمْ قَوْمُ لَبُهُمْ كَالُوا مُجْرِمِينَ ﴿ المُعْمَ كَالُوا مُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُمْ كَالُوا مُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

أي: هم ليسوا خيرًا من قوم تُبَّع والأمم المكذّبة بالبعث والساعة من قبل وقد كانوا أشد منهم قوة وأكثر جمعًا، فلما لجّوا في طغيانهم أهلكهم الله، وإن مصير هؤلاء المشركين إذا ما استمروا في عنادهم -

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١١، ج٢٥، ص٧٠٧، ٢٠٨.

٢. محاسن التأويل، القاسمي، مرجع سابق، ج٨، ص٣١١.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

سيكون كمصير قوم تُبَع (١).

# ثانيًا. اعتراض المشركين على البعث مجرد سفسطة أشبه بالبهتان:

وهذا القول من المشركين والمنكرين للبعث من أضعف الحجج، بل ليس فيه حجة على الإطلاق، يقول الزخشري: فإن قلت: لم سُمِّي قولهم: "حجة"، وهو ليس بحجة؟ قلت: لأنهم أدلوا به كما يُلْلِ المحتجُّ بحجته، وساقوه مساقها، فسُمِّيت "حجة" على سبيل التَّهكُم، أو لأنها في حسبانهم وتقديرهم حجة.

فبان مما سبق أن هذا ليس بحجة وإنها هو منهم سفسطة وشنشنة.

بل هذا تسجيل عليهم بالتلجلج عن الحجة البينة واللجوء إلى سلاح العاجز المكابر، والخروج عن دائرة البحث ومحل النزاع ولب القضية.

# ثَالثًا. الله تعالى هو الذي بدأ الخلق وهو القادر على إعادته:

ثم يقيم القرآن الحجة عليهم عن طريق القياس العقلي فيقول لهم: لقد كنتم أمواتًا فأحياكم الله وأخرجكم من العدم إلى الوجود، والذي قدر على البداءة يقدر على الإعادة بطريق الأولى؛ فقال الله في الله يُحِيدُ ثُمَ يَمِينُكُم ثُمَ يَجْمَعُكُم إلى يَوْم الْقِينَة لا رَبِّ فِيهِ وَلَيْكِنَ أَكُمُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ اللهِ (الجانبة)، وقال: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ إِللَهِ وَكُنتُم أَمُونَنَا فَأَحَينَكُم ثُمَ اللهِ عَلَيْ اللهِ وَكُنتُم أَمُونَنَا فَأَحَينَكُم ثُمَ اللهِ وَكُنتُ مَا أَمُونَنَا فَأَحَينَكُم ثُمَ اللهِ وَكُنتُ اللهِ وَكُنتُ مَا أَمُونَنَا فَأَحَينَكُم ثُمَ اللهِ اللهِ وَلَيْ وَلَيْ اللهِ وَكُنتُ مَا اللهِ اللهُ الل

وقال الله أيضًا: ﴿ وَهُو اللَّذِى يَبْدَ وُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُو الْمَوْ الْمَالَةُ الْمُوالَةُ اللَّهُ الله وهو إنها يجمعكم إلى يوم القيامة لا يعيدكم في الدنيا حتى تقولوا: ﴿ فَأْتُوا بِعَابَاآبِنَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقد ورد في سبب نزول هذه الآية من سورة الدخان أن أبا جهل قال: يا محمد إن كنت صادقًا في قولك فابعث لنا رجلين من آبائنا أحدهما قصي بن كلاب؛ فإنه كان رجلًا صادقًا لنسأله عما يكون بعد الموت.

وهذا القول من أبي جهل من أضعف الشبهات أيضًا؛ لأن الإعادة إنها هي للجزاء لا للتكليف، فكأنه قال: إن كنت صادقًا في إعادتهم للجزاء فأعدهم للتكليف، وهو كقول من قال: إن كان ينشأ بعدنا قوم من الأبناء فلم لا يرجع من مضى من الآباء؟!

فلما أنكروا البعث وكنَّبوا الرسل وحسبوا أن ما قالوه قول مُبكّت أُلْزِموا ما هم مقرُّون به من أن الله كَالَّ هو الذي يحييهم ثم يميتهم وضم إلى إلزام ذلك إلزام ما هو واجب الإقرار به إن أنصفوا وأصغوا إلى داعي الحق وهو جمعهم إلى يوم القيامة، ومن كان قادرًا على ذلك كان قادرًا على الإتيان بآبائهم، وكان أهون شيء عليه.

#### الخلاصة:

- إنكار البعث بعد الموت بحجة عدم رجوع أحد من الأموات السابقين هو شبهة فاسدة؛ لأن البعث بعد الموت لا يكون إلا يوم القيامة بعد انقضاء الدنيا وفراغها.
- إن كلام المشركين في إنكار البعث ليس له حجة أصلًا، بل هو مجرد تعنيت واستهزاء وسفسطة وبهتان، وإنها سمَّى الله قولهم حجة تهكمًا واستهزاء بهم.

• لقد رد القرآن الكريم على هؤلاء المشركين بالحجة الدامغة والبرهان العقلي، فإذا كان الله تعالى قد خلق الناس من عدم، فهو قادر على إعادة الخلق بطريق الأولى والأحرى.

# AND EAST

## الشبهة الثالثة والخمسون

# ادعاء المشركين أن سبب امتناعهم عن الإيمان هو عدم مجيء رسول لهم (\*)

#### مضمون الشبهة:

# وجها إبطال الشبهة:

- ١) مقولتهم هذه تدل على أنهم كانوا على بـصيرة
   من أمر الرسول رسالته.
- ٢) أرسل الله الرسل فكُذّبوا من أقوامهم عنادًا واستكبارًا وحسدًا.

#### التفصيل:

# أولا. مقولة المشركين هذه تدل على علمهم بصدق الرسول :

هذه المقالة صدرت عن هؤلاء القوم قبل بعثة النبي ﷺ لما بلغهم أن اليهود والنصاري كذبوا الرسل، فصدرت عنهم في مجرى المحاورة والمفاخرة بينهم وبين بعض أهل الكتاب ممن يقدم عليهم بمكة أو يقدمون هم عليهم إلى يثرب، أو بلاد الشام في أسفارهم، فربها كان أهل تلك البلدان يدعون المشركين إلى اتباع اليهودية أو النصرانية، فكان المشركون لا يجرءون على تكذيبهم؛ لأنهم كانوا مرموقين عندهم؛ إذ كانوا يفضلونهم بمعرفة الديانة وبأنهم ليسوا أمّيين، وهم يأبون أن يتركوا دين الشرك، فكانوا يعتذرون بأن رسول القوم الذين يدعونهم إلى دينهم لم يكن مرسلًا إلى العرب، ولو جاءنا رسول لكنا أهدى منكم؛ وذلك كما قال الله الله عَلَى طَا الله الله عَلَى طَآ أَنْزِلَ ٱلْكِنَابُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ﴿ اللَّهِ أَوْتَقُولُواْ لَوْ أَنَّا أَنْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَّا أَهْدَىٰ مِنْهُمْ ﴾ (الانعام)، وهذا يشبه قوله ﷺ: ﴿ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرً فَقَدْ جَاءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ (المائدة: ١٩)، وكذلك قوله ﷺ: ﴿ وَإِن كَانُوا لَيَقُولُونَ اللَّ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ اللَّهِ لَكُنَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّهُ الصافات).

وهذه الآيات \_ وغيرها \_ تدل على أنهم كانوا يعلمون صدق الرسل؛ ولذا ردَّ الله عليهم شبهتهم هذه بإرسال الرسل إليهم لكنهم لم يزدادوا إلا نفورًا واستكبارًا وعنادًا، قال على المناهم عَمَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (فـاطر/ ٤٢، الأنعـام/ ١٥٢، ١٥٧، الصافات/ ١٦٧: ١٦٩).

الآيات التي ورد فيها الردعلى الشبهة: (فاطر/ ٤٣،٤٣، الأيات المائدة/ ١٩، الأنعام/ ١٥٧).

إِلَّا نَفُورًا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ (الله)، وقال أيضًا: ﴿ فَقَدْ جَآءَكُم بَيْنِيَةٌ مِن زَيْكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ ﴾ (الانسام: ١٥٧)، وقال أيضًا: ﴿ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ (المائدة: ١٩). والمعنى: أنّنا حققنا لكم ما كنتم تقسمون عليه فهلًا أحللتم قسمكم ووفيتم بوعدكم.

وهكذا يُسجِّل القرآن الكريم عليهم تهافتهم في القول إذ كانوا قبل أن يأتيهم محمد الله بالكتاب المبين يبودُّون أن يشرِّفهم الله بكتاب لهم كما شرِّف الأولين، ويرجون لو كان ذلك أن يكونوا عبادًا الله خلصين، فلما جاءهم ما رغبوا فيه كفروا به، وذلك أفظع الكفر؛ لأنه كفر بها كانوا على بصيرة من أمره؛ إذ كانوا يتمنونه لأنفسهم ويغبطون الأمم التي أنزل كانوا يتمنونه لأنفسهم ويغبطون الأمم التي أنزل عليهم مثله، فلم يكن كفرهم إذًا عن مباغتة ولا عن قلة تمكن من النظر، بل عن استكبار وعناد وتمادٍ في الخطأ وعدم رجوع للحق، وإلا فقد زال العذر عنهم بمجيء محمد المحرفة المحرفة عمد المحرفة عمد المحرفة المحرفة المحرفة عمد المحرفة الله عن استكبار عنهم بمجيء محمد المحرفة المحرف

# ثانيًا. سبب تكذيب هؤلاء المشركين للرسل هو الاستكبار والعناد والحسد:

ويبين الله على أيضًا أن الذي منعهم من الإيهان بها جاء به الرسل هو استكبارهم وعنادهم، حيث يعلمون الحق ولا يتبعونه، قال على: ﴿ اَسْتِكْبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّي ﴾ (ناطر: ٤٣)، وقال على أيضًا: ﴿ فَمَنَ أَظَلَمُ مِمَن كَذَّبَ بِكَايَنتِ ٱللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا ﴾ (الانعام: ١٥٧)، وقال على الانعام: ١٥٧)، وقال على فكنَرُوا بِهِ فَمَنوَ يَعْلَمُونَ السَّ اللهِ والصافات).

وهذا التأكيد بالقسم مبني على اعتقادهم أنهم أكمل البشر فطرة، وأعلاهم استعدادًا لكل فضيلة، وكان اعتقادًا راسخًا في عقولهم متمكنًا من وجدانهم ومن أدلته ما رواه التاريخ لنا من المفاخرات بين بعض العرب والفرس، وإذا كانت قبائل العرب كلها تعتقد أن شعبهم أزكى من جميع الأعاجم فطرة وأذكى أفئدة وأعز أنفسًا وأكمل عقولًا وأفهامًا وأفصح ألسنة وأبلغ بيانًا، فها القول بقريش التي دانت لها العرب واعترفت بفضلها على غيرها منهم.

ولكن جمهور سادة قريش وكبرائها قد استكبروا بذلك وعتوا عتوًا كبيرًا، حتى كذبوا بأعظم ما فضل الله به جيلهم وقومهم على جميع الأجيال والأقوام بالحق وهو القرآن وصدوا عنه وصدفوا عن آياته، فكان إقسامهم أنهم لو جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم المجاورة لهم حجة عليهم، وإن صدق على غيرهم من قريش ومن سائر العرب الذين اهتدوا بالكتاب فسادوا به جميع الأمم، وكانوا أئمة لها في بالكتاب فسادوا به جميع الأمم، وكانوا أئمة لها في وإذا كان ذلك القسم صادرًا عن عقيدة راسخة فلا جرم أنه لو لم يأتهم النذير بهذا الكتاب المنير لاعتذروا جرم أنه لو لم يأتهم النذير بهذا الكتاب المنير لاعتذروا

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١١، ج٢٢، ص٣٣٢.

في الآخرة بهذا العذر(١).

#### الخلاصة:

- لقد كان مشركو العرب يتفاخرون على أهل الكتاب بأنهم لو جاءهم رسول \_ كها جاء أهل الكتاب \_ لآمنوا به ولكانوا أهدى من جميع الأمم، وقد بين الله تبارك وتعالى بطلان زعمهم هذا، فأرسل إليهم ما كانوا يرجون فكفروا به على بصيرة من أمره وعلى علم بصدقه.
- إن السبب الحقيقي في امتناع هؤلاء المشركين عن الإيهان هو استكبارهم وعنادهم، إذ كانوا يعلمون الحق ولا يتبعونه، كها أخبر الله على عنهم في قوله:

  ﴿ السّيِّكَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ السّيِّي ﴾ (فاطر: ٣٤).

# AGE:

# الشبهة الرابعة والخمسون

# دعوى التشاؤم والتطيَّر من الرُّسل وأتباعهم ودعوتهم <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة:

ادَّعى المشركون والكفار على رسلهم بأنهم لم يجدوا على وجوههم ووجوه من اتبعوهم خيرًا، ويقولون لهم: إن أصابنا شر فإنها هو من أجلكم، ويتهكمون عليهم

١. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٨، ص٢٠٥.
 (\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (يس/ ١٨، النمل/ ٤٧، النساء/ ٧٨، الأعراف/ ١٣١، الحج/ ١١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (يس/ ١٨، ١٩، النمل/ ٤٧، الأعراف/ ١٣١، السفوري/ ٣٠، النساء/ ٧٨: ٨٠، النمل/ ٤٧، الحج/ ١١).

سخرية وافتراء قال على: ﴿ فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا اللّهِ وَإِن تُصِبّهُمْ سَيِّتَةٌ يَطَيّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُۥ اَلاّ هَذِهِ وَإِن تُصِبّهُمْ سَيِّتَةٌ يَطَيّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُۥ اَلاّ إِنّمَا طَلَيْرُهُمْ عِندَ اللّهِ وَلَكِنَ آَحَةُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ وَلَكِنَ آَحَةُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ وَلَكِنَ آَحَةُ وَلَكُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ وَالاَعراف)، وقال على: ﴿ قَالُواْ إِنّا تَطَيّرُنَا بِكُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَا تَطَيّرُنَا بِكُمْ لَا يَكُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَا تَطَيّرُنَا بِكُمْ اللّهِ بِالسّوم، ولقد رمى المنافقون والمشركون النبي محمدًا على بالشؤم، واقتوب والمشركون النبي محمدًا على بالشؤم، واقتوب والمشركون النبي محمدًا على الشؤم، واقتوب والمشركون النبي محمدًا على الشؤم، واقتوب والمشركون النبي محمدًا على الشؤم، والمشركون النبي عمدًا الله بالشؤم، والمشركون النبي عمدًا على الشؤم، والمشركون النبي عمدًا على الشؤم، والمشركون النبي عمدًا الله الشؤم، والمشركون النبي عمدًا على الشؤم، والمشركون النبي عمدًا الله بالشؤم، والمشركون النبي عمدًا الله المؤمن النبي عمدًا الله المؤمن والمؤمن والمؤمن

## وجها إبطال الشبهة:

- البلاء بالشر والخير اختبار من الله، أما السؤم والتطير فراجع إلى من يتشاءم.
- ٢) الإصابة بالحسنة والسيئة لا دخل للرسول فيها؛ وإنها هو قضاء الله وقدره، فضلا عن كون ذلك انعكاسًا لحالة العبد من الطاعة والمعصية.

#### التفصيل:

# أولا. الشر والخير ابتلاء من الله، أما الشؤم والتطير فراجع إلى الإنسان المتشانم:

هذه الفرية \_ وهي التشاؤم من الرسل والأنبياء \_ قالها كثير من الأمم الضالَّة المكذَّبة لرسلهم، فقد قال قوم صالح الطَّيِّلُ له: ﴿ قَالُواْ اَطَّيَرَنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ ﴾ قوم صالح الطَّيِّلُ له: ﴿ قَالُواْ اَطَّيَرَنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ ﴾ (النمل:٧٤)، وقوم موسى الطَّيِّلُ قال الله عنهم: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْمُسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَذِيَّ وَإِن تُصِبَّمُ سَيِّتَةً يَطَيَّرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُ ﴾ (الاعراف: ١٣١)، وأصحاب القرية بموسى إنطاكية \_ قالوا لرسلهم: ﴿ إِنَّا تَطَيِّرَنَا بِكُمْ ﴾ وهي إنطاكية \_ قالوا لرسلهم: ﴿ إِنَّا تَطَيِّرَنَا بِكُمْ ﴾ (يس: ١٨)؛ والمنافقون يقولون لرسول الله على ما أصابنا

من سيئة فهو من عندك، قال على الله و ال المحانة المؤون تُصِبَهُم حَسَنَة الله الله و الله الله و الله الله و الله

فهؤلاء يسندون الشر إلى الرسل، ويتهمونهم بأن ما أصابهم من قحط وجدب وبلاء هو بسبب اتباعهم للرسل، فأرشد الله الرسل أن يردُّوا عليهم تلك الدعوى وذلك الزعم، وأن يقولوا لهم إن طائركم معكم، وطائركم عند الله، قال الله في ألوا طكيركم معكم في (يسر: ١٩)، فالشؤم إنها يقع على من يتشاءم ولا يسمع المواعظ.

ويوضح الطاهر ابن عاشور هذا الأمر قائلًا: لما غلبتهم الحجة من كل جانب وبلغ قول الرسل: ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلِغُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ إِلَى مَان نفوس عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ إِلَى مَان نفوس أصحاب القرية مبلغ الخجل والاستكانة من إخفاق الحجة والاتسام بميسم المكابرة والمنابذة للذين يبتغون نفعهم انصرفوا إلى ستر خجلهم وانفحامهم بتلفيق السبب لرفض دعوتهم بها حسبوه مقنعًا للرسل بترك دعوتهم ظنّا منهم أن ما يدّعونه شيء خفي لا قبل لغير مخترعه بالمنازعة فيه، وذلك بأن زعموا أنهم تطيّروا بهم ولحقهم منهم شُؤم، ولا بد للمغلوب من بارد العذر.

والتطير في الأصل: تكلف معرفة دلالة الطير على خير أو شر من تعرض نوع الطير ومن صفة اندفاعه أو مجيئه، ثم أطلق على كل حدث يتوهم منه أحد أنه كان سببًا في لحاق شر به فصار مرادفًا للتشاؤم.

وفي الحديث: "لا عَـدوى ولا طِـيرَة..."(١). وبهـذا المعنى أطلق في هذه الآية الكريمة، أي قالوا: إنا تشاءمنا بكم.

ومعنى ﴿ بِكُمْ ﴾ بدعوتكم، وليسوا يريدون أن القرية حلّ بها حادث سوء يعمّ الناس كلهم من قحط أو وباء أو نحو ذلك من الضرّ العام مقارن لحلول الرسل أو لدعوتهم، وقد جوزه بعض المفسرين، وإنها معنى ذلك: أن أحدًا لا يخلو في هذه الحياة من أن يناله مكروه.

ومن عادة أصحاب الأوهام السخيفة والعقول المأفونة أن يسندوا الأحداث إلى مقارناتها دون معرفة أسبابها، ثم أن يتخيروا في تعيين مقارنات الشؤم أمورًا لا تلائم شهواتهم وما ينفرون منه، وأن يعينوا من المقارنات للتيمن ما يرغبون فيه وتقبله طباعهم، يغالطون بذلك أنفسهم شأن أهل العقول الضعيفة؛ فمرجع العلل كلها للديهم إلى أحوال نفوسهم فمرجع العلل كلها للديهم إلى أحوال نفوسهم ورغائبهم، كما حكى الله تعالى عن قوم فرعون: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ المَّسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَلِزُوْء وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِتَةٌ يَطُورُوا هَذِهِ وَعَى عن مشركي بمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُم ﴾ (الاعراف: ١٣١)، وحكى عن مشركي مكة: ﴿ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِتَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ وَمِن عِندِكَ ﴾

ويجوز أن يكونوا أرادوا بالشؤم أن دعوتهم أحدثت اختلافًا بين أهل القرية، فلما تمالأت نفوس أهل القرية على أن تعليل كل حدث مكروه يصيب

اخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب الجذام
 (٥٣٨٠)، وفي مواضع أخرى، ومسلم في صحيحه، كتاب
 السلام، باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة (٥٩٢٠).

أحدهم بأنه من جراء هؤلاء الرسل اتفقت كلمتهم على ذلك فقالوا: ﴿إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ ﴾ (بس: ١٨)؛ أي: يقولها الواحد منهم أو الجمع فيوافقهم على ذلك جميع أهل القرية.

ثم انتقلوا إلى المطالبة بالانتهاء عن هذه الدعوة فقالوا: ﴿ لَيِن لَمْ تَنتَهُواْ لَنَرَجُمُنَكُمْ وَلَيَمَسَنَكُمُ مِنَا عَذَابُ الله فقالوا: ﴿ لَيِن لَمْ تَنتَهُواْ لَنَرَجُمُنَكُمُ وَلَيَمَسَنَكُمُ مِنَا عَذَابِ الله الله وبرنابا إلى الخروج من أنطاكية فخرجا إلى أيقونية وظهرت كرامة بولس في "أيقونية" ثم في "لسترة" ثم في "دربة"، ولم يزل اليهود في كل مدينة من هذه المدن يشاقون الرسل ويضطهدونهم ويثيرون الناس عليهم ويلحقونهم إلى كل بلد يحلون به ليشغبوا عليهم، فمسهم من ذلك عذاب وضرّ، ورُجم بولس في مدينة "لسترة" حتى حسبوا أن قد مات(۱).

ويقص القرآن خبر سيدنا صالح الطّنِين حين قال لقومه الذين لشقائهم كان لا يصيب أحدًا منهم سوء إلا قالوا: هذا من قبَل صالح الطّنِين، فردَّ عليهم قائلًا: ﴿ قَالَ طَهَ يُرُكُمْ عِندَاللّهِ ﴾ (النمل: ٤٧)، أي: فالله يجازيكم على ذلك، وبمثل ذلك رد موسى الطّنِين على قومه قائلًا لهم: ﴿ إِنَّمَا طُلْبِرُهُمْ عِندَاللّهِ ﴾ (الاعراف: ١٣١).

ومن ردِّ الرسل على أقوامهم أيضًا أن بيَّنوا لهم أن هذا البلاء وتلك النعمة إنها هو ابتلاء من الله لهم بالطاعة والمعصية؛ ولذا قال صالح الطَّيِّة لهم: ﴿ بَلَ أَنتُمُ فَوَمُّ تُفْتَنُونَ ﴿ النمل ).

# ثانيًا. الإصابة بالحسنة والسينة لا دخل للنبي بها، وإنما مردُّها لموقف العبد من الله:

لقد كان حال المنافقين النين دخلوا في الإسلام ظاهرًا، وهم كارهون له في الباطن، إذا أصابهم شر كمصيبة في أموالهم أو أهليهم أو أولادهم أو أبدانهم، فإنهم يقولون: أصابنا ذلك بشؤمك يا محمد وشؤم أصحابك، ويقولون: منذ أن جاءنا هذا الرجل والبلاء يحل علينا، وقد قلَّت ثهارنـا وضعفت مواشـينا ومات أولادنا، فيسندون الـشر إلى اتّبـاعهم للنبـي ﷺ تشاؤمًا به وبدينه وما جاء به، ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّتَهُمُّ يَقُولُواْ هَلاهِ عِنْ عِندِكَ ﴾ (النساء: ٧٨)، أما إن أصابتهم حسنة من خصب ورزق وثهار وزروع وأولاد وماشية ونحـو ذلك أضافوا الحسنة إلى الله عَلَا: ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ حَسَنَةُ يَقُولُوا هَاذِهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (النساء: ٧٧)، فهم يخيفون الحسنة إليه ﷺ لا بشعور التوحيد الخالص، بل غرورًا بأنفسهم وزعيًا منهم أن الله أكرمهم بها عناية بهم، وهروبًا من الإقرار بأن شيئًا من ذلك أثر ما جاءهم بــه الرسول من الهداية، وما حاطهم به من التربية والرعاية، ولذلك كانوا ينسبون إليه السيئة، وهـو ﷺ بريء من أسبابها.

وقد ردّ القرآن على هؤلاء معلّمًا إياهم أن كلا من الحسنة والسيئة من عند الله بقضائه وقدره لوقوعها في ملكه على حسب سنته في نظام الأسباب والمسببات، وقضاؤه وقدره نافذ في البر والفاجر والمؤمن والكافر، قال عَلَى: ﴿ قُلْكُلُّ مِنْ عِندِاللّهِ ﴾ (انساء: ٢٨)، فالخصب والجدب والنصر والهزيمة والشدة والرخاء كل ذلك من عند الله عَلَى، ولا دخل للرسول فيها أصابكم من

<sup>.</sup> ۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج۱۱، ج۲۲، ص۳۲۲، ۳۶۳.

مصيبة وسوء.

ثم بيَّن الله لهم أن مقالتهم هذه قد صدرت عن شك وريبة وقلة فهم وضعف عقل وعدم فقه لحقائق الأمور، قال عَلَّد: ﴿ فَمَالِ هَنَوُلاَهِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا اللهِ اللهِ اللهُ الله

أي: ماذا أصاب هؤلاء القوم وعقولهم حال كونها بمعزل عن الغوص في أعهاق الحديث وفهم مقاصده وأسراره! فهم لا يدركون حقيقة حديث يلقونه ولا يعقلون حقيقة حديث يلقى إليهم، وإنها يأخذون ما يطفو من المعنى على ظاهر اللفظ بادئ الرأي، وإنها الفقه معرفة مراد صاحب الحديث من قوله وحكمته فيه من العلة الباعثة عليه والغاية له، وعلى العاقل الرشيد أن يطلب فقه القول دون الظواهر الحرفية، فمن اعتاد الأخذ بظواهر الأقوال دون ما رسب في أمناق الكلام وما تغلغل في أنحائه يبقى جاهلا طول حياته.

فهذه المقالة منهم دالَّة على ريبهم وجهلهم وسوء فهمهم وقلَّة علمهم، وأيضًا فقد أعلمهم الله ﷺ أن ما أصابهم من خير وخصب ونهاء إنها هو من فضل الله ولطفه ورحمته، وما أصابهم من جدب وقحط وشر فهو من قبلهم ومن سوء أعالهم، ومما كسبته أيديهم كما قسال ﷺ: ﴿ وَمَا أَصَنَبُكُم مِن مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتُ أَصَنَبُكُم مِن مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ (الله ورالله ورائي).

وهكذا فشؤم القوم متصل بذواتهم، ولم يجيء من قبل المرسلين، فالرسل ومن معهم ليسوا شؤمًا، وإنها سبب طول المضار والمصائب بهؤلاء القوم إنها هو عنادهم للرسل وتكذيبهم للأنبياء وشركهم بالله عنادهم

ولهذا قـال ﷺ: ﴿ مَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنسَيِّئَةٍ فِين نَفْسِكَ ﴾ (النساء: ٧٩).

وأهل الإيمان يعلمون هذه الحقيقة بأخبار الرسل، أما المشركون وأضرابهم من المنافقين وأصحاب العقائد الضالَّة فيسندون صدور الضرر والنفع إلى أشياء تقارن حصول ضرر ونفع فيتوهمون تلك المقارنة تسببًا، وهذا الفهم أيضًا من عادة أصحاب الأوهام السخيفة والعقول المأفونة أن يسندوا الأحداث إلى مقارنتها دون معرفة أسبابها، وأن يتخيَّروا في تعيين مقارنات الشؤم أمورًا لا تلائم شهواتهم وما ينفرون منه، وأن يُعيِّنُوا من المقارنات ما يرغبون فيه وتقبله طباعهم، يغالطون بذلك أنفسهم شأن أهل العقول المريضة.

#### الخلاصة:

- من الأشياء التي اعتادها المشركون والمضالون دائم إسناد الشر والجدب إلى الرسل وأتباعهم، لكن الله أرشد رسله أن يردوا عليهم تلك الدعوى وذلك الزعم وأن يخبروهم أن طائرهم معهم والشؤم يقع على صاحبه.
- النعم والبلاء من أقدار المولى كلا ولا دخل للرسول فيها، وإنها هما من قضاء الله وقدره، فضلاً عن كون الإصابة بالنعمة والنقمة يكون انعكاسًا لحالة العبد وقربه من الله أو بعده عنه.
- حالة الاتهام للرسل وأتباعهم دائمًا هي دين
   الكافرين، وكأنهم تواطئوا على ذلك.



# الشبهة الخامسة و الخمسون

# اتِّهام الأنبياء والرُّسل بالجنون والسِّحْر والكذب والافتراء<sup>(\*)</sup>

## مضمون الشبهة:

يتَّهم المشركون المكذِّبون لدعوة الرسل رسلَهم بأنهم كذابون مفترون يتكلمون بها لا معنى له، وأن الرسول مفتر فيها يزعمه من أن الله أرسله إليهم واختصه من بينهم بالوحي، ويرمون رسلهم بالسحر والكذب والجنون، قال تَهُ : ﴿ كَذَلِكَ مَا أَنَى اللَّذِينَ مِن وَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرُ أَوْ بَحَنُونٌ ﴿ الذاريات).

## وجوه إبطال الشبهة:

- هذه مقولة كل الأمم المكذبة لرسلها على مرّ العصور.
- إنكار هذه المقولة والتعجب من التوافق عليها،
   ولكن الكفر ملَّة واحدة تتشابه قلوب أصحابه.
- ٣) المشركون يعلمون صدق الرسول وبراءته من
   هذه التهم لكنهم يجحدون بآيات الله، ولكن ما على
   الرسول إلا البلاغ.

## التفصيل:

# أولا. توافق كل الأمم على هذه المقولة:

تلك مقولة الأمم المكذبة لرسلها على مرِّ العـصور،

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (هود/ ٥٤، المؤمنون/ ٥٢، ٣٨، السشعراء/ ١٥٨، ١٥٨، سبأ/ ٨، ص/ ٤، الذاريات/ ٣٩، ٢٥، القمر/ ٩، ٢٥، الصف/ ٦). الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١١٨، الأنعام/ ٣٣، النمل/ ١٤، الذاريات/ ٥٣).

وقوم النبي على يتهمونه وما جاء به من الآيات بالسحر والجنون والشعر والكهانة كما حكى القرآن: ﴿ بَلُ قَالُوا أَضْغَنْ أَحْلَمِ بَلِ اَفْتَرَنهُ بَلْ هُو شَاعِرٌ ﴾ ﴿ بَلُ قَالُوا أَضْغَنْ أَحْلَمِ بَلِ اَفْتَرَنهُ بَلْ هُو شَاعِرٌ ﴾ (الانبياء: ٥)، وكذلك قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُوا عَالِهَتِنا لِشَاعِرِ بَعِنُونُ ﴿ وَلَي الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وهذه الدعوى قالتها الأمم السابقة لرسلها، قال على ﴿ كَذَلِكَ مَا أَقَ الَّذِينَ مِن قَبِلِهِم مِن رَسُولٍ إِلّا قَالُوا سَاحِرُ أَوْ بَعَنُونُ ﴿ وَالذاريات).

# ثَانيًا. التعجب من هذا التوافق؛ لكن الكفر ملَّة واحدة:

ويرد القرآن على ذلك متعجبًا من اتفاقهم في كل عصر ومع كل نبي على هذه المقولة كأنهم تواصوا بها،

فأوصى أولهم آخرهم بالتكذيب حتى تواطئوا عليه، قال على المرابعة المرابعة الداريات: ٥٠)، والاستفهام هنا للتوبيخ والتعجب من تواطئهم على هذا القول على طريقة التشبيه البليغ، أي: كأنهم أوصى بعضهم بعضًا بأن يقولوه (١).

ثم يؤكد القرآن أنه لم يوصِ أحدٌ منهم أحدًا، ولم يوص بعضهم بعضًا بذلك، وإنها الكفر ملة واحدة، يتفق أهله في التكذيب والضلال والطغيان، فهؤلاء القوم قوم طغاة جمعهم الطغيان ومجاوزة الحد في الكفر، فتشابهت قلوبهم، وهذا أصل معهود من أمثالهم من المشركين الذين سبقوهم بالضلال، كها قال المسركين الذين سبقوهم بالضلال، كها قال المساوى بينهم الطغيان حتى كأنهم تواصوا بها يقولون.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١٦،
 ح٢، ص٢٢.

الحال: "فهي طبيعة واحدة للمكذبين؛ وهو استقبال واحد للحق وللرسل يستقبلهم به المنحرفون.. كأنها تواصوا بهذا الاستقبال على مدار القرون، وما تواصوا بشيء إنها هي طبيعة الطغيان وتجاوز الحق والقصد تجمع بين الغابرين واللاحقين"(٢).

# ثَالثًا. رغم جحود المشركين ما على الرسول إلا البلاغ:

كما يؤكد القرآن أيضًا أن هؤلاء المشركين المعاندين

لا يرون الرسول في الحقيقة كـذابًا، ولا يعتقـدون أنــه

يكذب على الله فيها جاء به، وهم لم يُجرِّبوا عليـه كـذبًّا،

ولكنهم يجحدون بالآيات الدالة على صدقه بإنكارها بألسنتهم فقط وإن استيقنتها أنفسهم، وما ذاك إلا لاستكبارهم وعلوهم وعنادهم وظلمهم، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِكَنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ الله الانعام)، وقال الله عن قوم فرعون: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلَّمًا وَعُلُوًّا ﴾ (النمل: ١٤). والنتيجة الطبيعية التي تترتب عملي همذا الموقف المكرور، الذي كأنها تـواصى بـه الطـاغون عـلى مـدار القرون، ألا يحفل الرسول ﷺ بتكذيب المشركين. فهـ و غير ملوم على ضلالهم، ولا مقصر في هدايتهم: ﴿ فَنُولُّ عَنْهُمْ فَكُمَّ أَنتَ بِمَلُومِ الله (الذاريات).. إنها هو مذكر، فعليه أن يـذكر، وأن يمـضي في التـذكير مهـما أعـرض المعرضون وكذب المكذبون: ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ لَنَفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّلْمِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الجاحدين. والتذكير هو وظيفة الرسل، والهدى والضلال خارجان عن هذه الوظيفة، والأمر فيهما إلى

٢. المرجع السابق، مج١٣، ج٢٧، ص٢٣.

٣. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٣٣٨٦.

الله تعالى وحده(١).

#### الخلاصة:

- اتهام الأنبياء والرسل بالجنون والسحر
   والكذب والافتراء أمرٌ دأبت عليه كل الأمم، فالكفر
   كله ملة واحدة، كأنها توحدوا بذلك على مدار القرون.
- المكذبون لم يتواصوا بشيء، إنها هي طبيعة
   الطغيان وتجاوز الحق تجمع بين اللاحقين والغابرين.
- وظيفة الرسول البلاغ والتذكير، أما الهدى
   والضلال فالأمر فيهما لله وحده.
- مشركو مكة لم يكذبوا رسول الله بل وإنها أنكروا الآيات ورفضوا الإيهان بها ظلمًا وعلوًا واستكبارًا على الحق رغم تيقنهم من كونه حقًا، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظّليمِينَ بِعَايَتِ
   اللّه يَجْحَدُونَ ﴿ الإنعام ).

#### AGEN KV

# الشبهة السادسة والخمسون

دعوى الإيمان ببعض الأنبياء والكفر ببعضهم <sup>(\*)</sup>

#### مضمون الشبهة :

يفرّق اليهود والنصاري بين الله ورسله في الإيمان، فيؤمنون ببعض الأنبياء ويكفرون ببعض بمجرد

الآيات التي ورد فيها الرد على السبهة: (النساء/ ١٥١، ١٥٢، البقرة/ ١٣٦، ١٥٨).

العصبية والهوى والعادة، فاليهود آمنوا بالأنبياء إلا عيسى ومحمدًا، والنصارى آمنوا بالأنبياء وكفروا بخاتمهم محمد على، والسامرة لا يؤمنون بنبي بعد يوشع خليفة موسى الطيخ، قال على: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ وَيَعُولُونَ بَبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعِيدُونَ أَن يَتَخِفِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

### وجها إبطال الشبهة:

- الإيهان ببعض الأنبياء دون بعض هو تفريق بين الله ورسله، وهو كفر بالله ورسله؛ لأن:
  - الإيهان واجب بكلِّ نبي أرسله الله.
- من كذَّب رسولا فقد كذَّب جميع الرسل؛ إذ كلٌّ من عند الله.
- ٢) المؤمنون حقًا هم من يصدقون بجميع الرسل
   والكتب المنزَّلة.

#### التفصيل:

# أولا. إيمان اليهود والنصارى ببعض الرسل دون بعض كفر بالله:

ومن ردّ القرآن على هـؤلاء أن بـيّن لهـم أن إيمانهـم

١. المرجع السابق، ص٣٣٨٦.

<sup>(\*)</sup> الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (النساء/ ١٥٠، الحجر/ ٩١).

ببعض الأنبياء وكفرهم ببعض إن هو إلا تفريق بين الله تعالى ورسله، فمن كفر بنبي من الأنبياء فقد كفر بسائر الأنبياء، فإن الإيمان واجب بكل نبي بعثه الله إلى أهل الأرض، فمن ردّ نبوة نبي للحسد أو العصبية، أو التشهي؛ فإن إيمانه بمن آمن به من الأنبياء ليس إيمانيا شرعيًا، إنها هو عن غرض وهوى وعصبية؛ ولهذا قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ وَصليه، وَرُسُلِهِ عَلَى النه الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ وَرسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الرسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الرسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الله ورسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الله ورسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الله ورسله، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الله الله عنه الإيمان؛ لأن من كذّب رسولًا فقد كذب الرسل جميعًا.

قال النها ا

إن الإيمان وحدة لا تتجزأ.. الإيمان بالله إيمان بوحدانيته، ووحدانيته تقتضي وحدة الدين الذي

ارتضاه للناس لتقوم حياتهم كلها - كوحدة - على أساسه، ويقتضي وحدة الرسل الذين جاءوا بهذا الدين من عنده - لا من عند أنفسهم ولا في معزل عن إرادته ووحيه - ووحدة الموقف تجاههم جميعًا، ولا سبيل إلى تفكيك هذه الوحدة إلا بالكفر المطلق؛ وإن حسب أهله أنهم يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض! وكان جزاؤهم عند الله أن أعد لهم العذاب المهين أجمعين. قال من المن الله المن أكفرون حَقًا وأعتدنا المهين عَذَابًا منهمينًا الله الله النها النها المناها المناه

# ثانيًا. المؤمنون يصدقون بجميع الأنبياء والمرسلين دون تفرقة:

لقد أرشد الله عباده المؤمنين إلى الإيبان بها أنزل عليه النبياء المتقدمين، وألا يفرقوا بين أحد منهم بل يؤمنوا بهم جيعًا، ولا يكونوا كمن قال الله فيهم: ﴿ وَيَقُولُونَ جَيعًا، ولا يكونوا كمن قال الله فيهم: ﴿ وَيَقُولُونَ نَجْعِضِ وَنَحَمُّ مُ بِبَعْضِ وَالنساء:١٥١)، بل أمرهم كُومِنُ بِبَعْضِ وَنَحَمُّ بِبَعْضِ وَالنساء:١٥١)، بل أمرهم كمسلمين فقال الله الله في النساء:١٥١)، بل أمرهم وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِم وقد استجابت أُمَّة محمد على لما دعاها إليه؛ ولذا مدحهم وقد استجابت أُمَّة محمد على لما دعاها إليه؛ ولذا مدحهم وقد استجابت أُمَّة محمد على لما دعاها إليه؛ ولذا مدحهم وألمنَ مُؤمِّدُونَ مُونَى أَلَوْسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِم وَلَا مَدَ مَا أُنْ وَلَ أَمْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِم وَلَا أَمْنَ أَلَاهُ وَمَلَتَهُ كُنِهِ وَمُلَتَهُ كُنِه وَدُسُلِهِ وَدُسُلِهِ وَلَا الله وَالله وَمَلَتِهُ كَنِهِ وَرُسُلُهِ وَلَا الله وَالله وَمَلَتِهُ كَنْهُ وَمُلَتِهُ كَنِهُ وَدُسُلُهِ وَلَاهُ وَلِهُ وَلَاهُ وَالْمُهُ وَالْمُعُلِقُولُوا وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُونَ اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللهُ فَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا اللّه

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص٧٩٨.

فالمؤمنون يصدقون بجميع الأنبياء والرسل عليهم السلام والكتب المنزلة من السهاء، لا يفرقون بين أحد منهم، فالجميع عندهم صادقون بارُّون راشدون هادون مهديُّون؛ لذا كان المسلمون هم الذين يشتمل تصورهم الاعتقادي على الإيهان بالله ورسله جميعًا بلا تفرقة.

فكل الرسل عندهم موضع اعتقاد واحترام، وكل الشرائع السهاوية عندهم حق ما لم يقع فيها التحريف، فلا تكون عندئذ من دين الله، وإن بقي فيها جانب لم غلا تكون عندئذ من دين الله، وإن بقي فيها جانب لم يحرَّف، إذ إن الدين وحدة، وهم يتصورون الأمركا هو في حقيقته إلها واحدًا، ارتضى للناس دينًا واحدًا؛ ووضع لحياتهم منهجًا واحدًا، وأرسل رسله إلى الناس بهذا الدين الواحد وهذا المنهج الواحد وموكب الإيهان وعيسى ومحمد وإخوانهم من الرسل صلوات الله وسلامه عليهم جميعًا ونسبهم هم إلى هذا الموكب ورثة هذا الخير الموصول على طول الطريق المبارك. لا تفرقة ولا عزلة ولا انفصام، وإليهم وحدهم انتهى ميراث الدين الحق، وليس وراء ما عندهم إلا الباطل والضلال.

وهذا هو الإسلام الذي لا يقبل الله غيره من أحد، وهؤلاء هم المسلمون الذين يستحقون الأجر من الله على ما عملوا، ويستحقون منه المغفرة والرحمة فيها قصروا فيه: ﴿ أُولَئِكَ سَوَفَ يُؤتِيهِمَ أُجُورَهُمَ مُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِيمًا الله النساء).

والإسلام إنها يتشدد هذا التشدد في توحيد العقيدة

في الله تعالى ورسله؛ لأن هذا التوحيد هو الأساس اللائق اللائق بتصور المؤمن لإلهه كها أنه هو الأساس اللائق بوجود منظم غير متروك للتعدد والتصادم؛ ولأنه هو العقيدة اللائقة بإنسان يرى وحدة الناموس في هذا الوجود أينها امتد بصره، ولأنه هو التصور الكفيل بضم المؤمنين جميعًا في موكب واحد، يقف أمام صفوف الكفر، وفي حزب واحد يقف أمام أحزاب الشيطان.

ولكن هذا الصف الواحد ليس هو صف أصحاب الاعتقادات المحرفة \_ ولو كان لها أصل سهاوي \_ إنها هو صف أصحاب الإيهان الصحيح والعقيدة التي لم يدخلها انحراف (١).

#### الخلاصة:

- إذا كان جميع الأنبياء والرسل من عند الله تعالى،
   فها العلّة وراء الإيهان ببعض والكفر ببعض، طالما أن
   مصدرهم واحد وهو الله ﷺ.
- المؤمنون حقًا هم من يصدقون بجميع الرسل
   والكتب المنزلة، فمن كذّب واحدًا منهم فقد كذب
   جميع الرسل.
  - الإيهان واجب بكل نبي أرسله الله.



١. المرجع السابق، ص٧٩٨.

## الشبهة السابعة والخمسون

# إنكار بشريَّة الرَّسول ﷺ والتَّعجُّب من إرسال رسول من البشر <sup>(\*)</sup>

### مضمون الشبهة:

### وجها إبطال الشبهة:

 من لطف الله بعباده أن أرسل إليهم رسلا من البشر؛ إذ لو كانت الرسل من الملائكة ما أطاق الناس رُؤيتهم ولحدثت النفرة منهم.

٢) إرسال رسول من البشر يؤدي إلى السَّكَن

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (الأنعـام/ ٩١، الإسراء/ ٩٤، يــونس/ ٢، إبــراهيم/ ١٠، يــس/ ١٥، ص/ ٤، ق/ ٢، التغابن/ ٦).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الأعراف/ ٦٣، ٦٩، وسف/ ١٩، ٩٦، ١٩، الإسراء/ ٩٥، ٩٦، الكهف/ ١١، الأنبياء/ ٧، ٨، الفرقان/ ٢٠، يس/ ١٧،١٦).

والأنس وتآلف الطباع، وهم وإن كانوا بـشرًا، فـإن الله هو الذي اصطفاهم واختصهم بذلك.

#### التفصيل:

# أولا. من لطف الله أن يرسل الرسل من جنس البشر؛ فلوكانت الرسل من الملائكة ما أطاق الناس ذلك:

يتحدث القرآن الكريم عن المشركين من أهل مكة، ورفضهم لنبوة سيدنا محمد الله بدعوى بشريته قائلا: أبلغ الجهل وسوء التفكير بمشركي مكة ومن على شاكلتهم أن كان إيحاؤنا إلى رجل منهم يعرفهم ويعرفونه لكي يبلغهم الدين الحق أمرًا عجبا، يدعوهم إلى الدهشة والاستهزاء بالموحى إليه الله حتى لكأن النبوة في زعمهم تتنافى مع البشرية.

إن الذي يدعو إلى العجب حقا هو ما تعجبوا منه، لأن الله على اقتضت حكمته أن يجعل رسله إلى الناس من البشر، لأن كل جنس يأنس لجنسه، وينفر من غيره، وهو أعلم حيث يجعل رسالته (۱).

وينبّه الله عَلَىٰ على لطفه ورحمته بعباده أنه بعث الرسل إلى الناس من جنسهم ليفقهوا منه، وليتمكنوا من خاطبته ومكالمته، ولذلك قال عَلَىٰ: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ (آل عمران: ١٦٤)، وقال: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ (آل عمران: ٢٦٤)، وقال: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ (التربة: ٢٨٨)، وقال الله: ﴿ كُمّا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولُا مِنْ أَنفُسِكُمْ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله الكِنْبَ وَالْجِحَمَةً وَيُعْلِمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله الكِنْبَ وَالْجَحَمَةً وَيُعْلِمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله الله الكِنْبَ وَالْجَحَمَةُ وَيُعْلِمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله الكِنْبَ وَالْجَحَمَةُ وَيُعْلِمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله الكُونَا لَا اللهُ اللهُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ الله اللهُ ال

التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج٧، ص٢٢.

فَأَذَكُرُونِ آذَكُرَكُمْ وَأَشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ الْبَقِرَا)، وَقَالَ اللَّهُ أَيضًا: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ مَنْ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ (الجمعة: ٢).

فهذه الآيات وأمثالها تدل على أن إرسال الله للرسل والأنبياء من جنس البشر والناس وليس من جنس آخر مختلف \_ لُطْفٌ من الله ورحمة بعباده ونعمة منه تستحق الشكر، فكأنه يقول لهم: لَمَّا كنتم أنتم بشرًا بعثنا فيكم رسلًا بشرًا منكم لطفًا منا ورحمة، وعلى هذا في كان ينبغي منكم أن تتعجبوا من بعثة الرسل بشرًا أو تستبعدوا أن تكون الرسالة في البشر، وأن يكون هداكم على يد بشر مثلكم.

قال الحسن وقتادة: لأُهلِكُوا بعـذاب الاستئـصال؛

لأن الله أجرى سننه بأن من طلب آية فَأُظْهِرَت لــه فلــم يؤمن أهلكه الله عَلَى في الحال: ﴿ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴿ ﴾ (الانعام) أي لا يُمهَلون ولا يؤخُّرون، ولهذا كان لا بـد من إرسال رسول من البشر، فقال على: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ (الانعام) فهم لا يستطيعون أن يسروا الملك في صورته إلا بعد التجسُّم بالأجسام الكثيفة؛ لأن كل جنس يأنس بجنسه، وينفر من غير جنسه، فلو جعل الله ﷺ الرسولَ إلى البشر ملكًا لنفروا من مقاربته، ولما أنسوا به ولداخَلَهم من الرعب من كلامه، والاتقاء لـه ما يكفهم عن كلامه ويمنعهم عن سؤاله فلا تعُـمُّ المصلحة، ولو نقله من صورة الملائكة إلى مثل صورتهم ليأنسوا به ويسكنوا إليه لقالوا: لست ملكًا وإنها أنت بشر فلا نؤمن بك، كما أعلمهم الله عَلَىٰ أنه لو أنزل ملكًا في صورة رجل لوجدوا سبيلًا إلى اللبس والخلط، وقـد يقولون: هذا ساحر مثلك.

# ثانيًا. إرسال رسول من البشر يؤدي إلى السكن والأنس وتآلف الطباع، وهم وإن كانوا من البشر فإنَّ الله قد اصطفاهم وخصَّهم بالرسالة:

من ردود القرآن أيضًا على شبهة هؤلاء الأقوام المرسل إليهم أن هؤلاء الرسل وإن كانوا في الحقيقة بشرًا مثلَ من أُرسلوا إليهم؛ فإن الله على قد اصطفاهم دون الناس بالنبوة والتوفيق، والحكمة، والعلم، والمعرفة، والهداية، وبهذا ردَّ الرسل على أقوامهم فقالوا: ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَسَنَرٌ مِنْلُكُمْ وَليكِنَ اللهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (إبراهيم: ١١)،

أي يتفضَّل عليه بالنبوة والرسالة، وهذا امتحان من الله للناس بعضهم ببعض، فقد جعل هذا نبيًّا وخصَّه بالرسالة، وهذا ملكًا وخصَّه بالدنيا، وهذا فقير وحرمه الدنيا ليختبر الفقير بصبره على ما حُرِم، والغني والملك بصبره على ما أعطي الرسول من الكرامة؛ ولذا قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا اللهِ (الفرقان).

ومن ردود القرآن على المشركين أيضًا حين أنكروا رسالة النبي الله لكونه رسولًا بشرًا أن الله ما أرسل إلى الأمم الماضية إلا رجالًا آدميين، ويوجههم القرآن إلى أن يسألوا أهل الذكر من مؤمني أهل الكتاب فسوف يخبرونكم أن جميع الأنبياء كانوا من البشر، قال الله في وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِي إِلَيْمِم فَسَعُلُوا أَهْلَ الذَيْرِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِي إِلَيْمِم فَسَعُلُوا أَهْلَ الذَيْرِ فَالنَّهِم أَنْ النَّهُ الذَيْرِ إِلَى النَّهُ النَّه الذَيْرِ إِلَى النَّه النَّه النَّه النَّه الذَيْرِ إِلَى النَّه النَّهُ الْمَا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

كها يبين القرآن أن الله لم يجعل الرسلَ قبل محمد الله خدارجين عن طباع البشر لا يحتاجون إلى طعام وشراب، وما كانوا خالدين لا يموتون، فقال الله ومَا جَمَلَنَهُمْ جَسَدُالًا يَأْكُونَ الطَّعَامُ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ لَا يَسَلَنَا مَ مَسَدًالًا يَأْكُونَ الطَّعَامُ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ فَلَا الله (الأنياء)، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبَلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَا كُلُونَ الطَّعَامُ وَيَعَشُونَ فِي الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَا كُلُونَ الطَّعَامُ وَيَعَشُونَ فِي الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَا كُلُونَ الطَّعَامُ وَيَعَشُونَ فِي الفرقانَ ؟).

فهذا جواب الله تعالى على قول المشركين: ﴿ مَالِ هَنذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسُواقِ ﴾ (الفرقان: ۷)؛ حيث إنهم نقموا على رسول الله ﷺ أنه يأكل الطعام ويقف في الأسواق فعيروه بذلك؛ لأنهم أرادوا أن يكون الرسول ملكا حيث رأوا الملوك

والقياصرة والأكاسرة يترفعون عن الأسواق بينها كان الله يخالطهم في أسواقهم ويأمرهم وينهاهم، فأجاب الله على عن شبهتهم هذه وأبان لحبيبه الله اليس أكل الطعام والمشي في الأسواق عارًا على منصب الأنبياء، وليس الحاجة إلى التغذي والتكسُّب والتجارة مُنافيًا لحالهم، ولذا لمَّا نُحيرٌ رسول الله الله بين أن يكون نبيًا مَلِكًا أو عبدًا رسولًا اختار أن يكون عبدًا رسولًا.

وينتهي القرآن من ذلك إلى إبطال حجة هؤلاء الأمم المكذبين؛ إذ ما من رسول إلا كان يأكل الطعام ويمشي في الأسواق، فليس محمد الشيابدعًا في ذلك من الرسل قبله ...

#### الخلاصة:

- المناسب للعقل والمنطق والفطرة أن يأتي الرسل بشرًا لا ملائكة، أما القول بحتمية كون الرسل من الملائكة فهو جمود عقلي، وانطهاس نفسي يحمل أصحابه على قلب الحقائق وإيشار طريق النضلالة على طريق الهداية.
- إرسال الله للرسل من البشر يـؤدي إلى الـسكن والأنس والتآلف فضلًا عن أنهـم مـصطفون مـن قبـل المولى الله الله الله ولو كان الرسول مـن غـير جـنس قومـه لما استطاع الناس تحمله ونفروا منه.

# AND DES

قِ "الحكمة من كون الأنبياء والرسل من البشر" طالع: المشبهة التاسعة والتسعين، من الجزء العاشر (الأنبياء والرسل ٢).

## ثانيًا. شبهات خاصَّة بانبياء بعينهم

#### ١. إبراهيم العَلَيْكُانَ

## الشبهة الثامنة والخمسون

# دعوَى أن إبراهيم الطَيْطُ كان يهوديًّا أو نصرانيًّا وكذلك أبناؤه (\*)

#### مضمون الشبهة :

يدعي كل من النصارى واليهود أن إبراهيم الطّينين كان منهم؛ فيقول اليهود: ما كان إبراهيم إلا يهوديًا، وتقول النصارى: ما كان إلا نصرانيًا، وكذلك ادّعوا أن إسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط كانوا على مِلّتهم اليهودية أو النصرانية، قال على الله ويعقوب وألا شَباط كانوا هُودًا وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ ويعقوبَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاط كَانُوا هُودًا أَوْنَصَرَىٰ الله البهودية أو البقرة: ١٤٠).

### وجوه إبطال الشبهة:

- مقولة اليهود سببها قلة العقل وسوء الفهم،
   ولا دليل عليها.
- اليهود كتموا ما هو موجود في كتابهم من أن إبراهيم التَّخِيرُ وهؤلاء الأنبياء كانوا مسلمين.
- ٣) التوراة والإنجيل أنزلا بعد إبراهيم التيكان
   فكيف يكون يهوديًّا أو نصرانيًّا؟!
  - المحاجة بلا علم تؤدي إلى الخطأ.

#### التفصيل:

## أولا. سوء فهم اليهود والنصارى هو سبب دعواهم التي لا دليل عليها:

أنكر الله على هولاء دعواهم أن إبراهيم الله ومن ذكروا من الأنبياء مثل: إسهاعيل، وإسحاق، ويعقوب، والأسباط كانوا على ملة اليهودية أو النصرانية، وإن كنتم تقولون هذا فإن الله يكذبكم فيه، وأنتم تعلمون أيضًا أن اسمَيْ اليهودية والنصرانية حَدَثًا بعد هؤلاء، بل حدث اسم اليهودية بعد موسى، واسم النصرانية بعد عيسى، كها حدث لليهود تقاليد كثيرة صار مجموعها مُعيِّزًا لهم، وأما النصارى فجميع تقاليدهم الخاصة بهم المميزة للنصرانية حادثة، لم يأت تقاليدهم الخاصة بهم المميزة للنصرانية على هؤلاء: ﴿ قُلْ عَانَتُمْ أَعَلَمُ أَمِ اللهُ ﴾ (البقرة: ١٤٠)، يعني: بل الله أعلم وقد أخبر الله بأنهم لم يكونوا يهودًا ولا نصارى، كها قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِنَهِ هِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَارَى، كها قال مَسْلِمًا وَمَا كانَ إِنَهِ هِيمُ المُعْرِكِينَ الله الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله أعلم وقد أخبر الله بأنهم لم يكونوا يهودًا ولا نصارى، كها قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِنَهِ هِيمُ مَهُودِيًّا وَلَا نَصَرَانِيًّا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيفًا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيفًا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيفًا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيفًا وَلَكِنَ كَانَ عَنَ المُشْرِكِينَ الله الله الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا وَمَا كَانَ إِنَهُ هِيمُولِيًا وَلَا نَصَرَانِيًا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيفًا وَلَا عَمْرانِكُ وَلَا عَمْرانِكُ وَلَا عَمْرانَا الله مُسْلِمًا وَمَا كَانَ إِنَهُ عِنْ المُشْرِكِينَ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا وَمَا كَانَ إِنْ عَنَ المُشْرِكِينَ الله عَلَي الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا عَمْرانِكُ وَلَا عَمْرانَا وَمَا كَانَ إِنْ مَنَ المُشْرِكِينَ اللهُ عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله الله عَلَا الله الله عَلَا الله الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا وَلَا عَمْرانَا وَلَا عَمْرانَا وَلَا عَمْرانَا وَلَا عَمْرانا).

فإن اليهودية والنصرانية غير الحنيفية، لأنّ موسى وعيسى \_ عليها السلام \_ لم يخبرا بأنها على الحنيفية، فأنتج أنَّ إبراهيم الطيلا لم يكن على حال اليهودية أو النصرانية؛ إذ لم يؤثر ذلك عن موسى ولا عيسى حليها السلام \_ فهذا سنده خلوً كتبهم عن ادّعاء ذلك، وكيف تكون اليهودية أو النصرانية من الحنيفية مع خلوِّها عن فريضة الحج، وقد جاء الإسلام بذكر فرضه لمن تمكن منه، ومما يؤيد هذا ما ذكره ابن عطية في قضير قوله تعالى في هذه السورة: ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مَنْ الْمَالِمُونَ اللهُ ال

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ١٤١،١٤٠، آل عمر ان/ ٦٥: ٦٥).

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ١٤٠).

نزلت الآية قال أهل الملل: قد أسلمنا قبلك، ونحن المسلمون، فقال الله له: فحُجهم يا محمد، وأنزل الله: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾ (آل عمران: ٩٧)، فحبجً المسلمون وقعد الكفار.

ومن الثابت أن إبراهيم العَيْنُ سأل أن يكون مسلمًا، وأنّ لله أمره أن يكون مسلمًا، وأنّ كان حنيفًا، وأنّ الله أمره أن يكون مسلمًا، وأنه كان حنيفًا، وأنّ الإسلام الذي جاء به محمد رسول الله على هو الذي كان جاء به إبراهيم: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْنَصَكَرَى مَهْ تَدُوأً قُلْ بَلْ مِلَةً إِبْرَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللهُ الله

ولذا قال لهم في موضع آخر: ﴿ فَلِمَ تُعَاَّجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِمِعِلَمٌ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّ ﴾ (آل عمران).

# ثانيًا. كتمان اليهود والنصاري للحق:

وهؤلاء اليهود والنصارى قد كتموا شهادة عندهم من الله وهي كون إبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب عليهم السلام، والأسباط مسلمين، وقد ذكر بعض أهل التأويل أنهم كانوا يقرءون ذلك في كتاب الله ـ الذي أتاهم \_ أن هؤلاء الأنبياء، والأسباط كانوا ببرآء من اليهودية والنصرانية، فشهدوا لله بذلك وأقروا على أنفسهم لله فكتموا شهادة الله عندهم من ذلك، قال في ومن أظلم مِمن كتم شهكدة عندهم من ذلك، قال في في في الله عندهم من في كانوا في من كتم شهكدة عندهم من في كانوا في كانوا في في من كتم شهكدة عنده.

إن هؤلاء إلا مجادلون في الحق بعدما تبين، مباهتون للنبي مع العلم بأنه نبي، إذ ما كان لهم أن يستبهوا في أمره بعد شهادة كتابهم له، فإذا كان ظلمهم أنفسهم قد انتهى بهم إلى آخر حدود الظلم، وهو كتمان شهادة الله تعالى تعصبا لجنسيتهم الدينية التي ارتبط بها الرؤساء بالمرء وسين بروابط المنافع الدنيوية من مال وجاه، فكيف يُنتظر منهم أن يُصْغُوا إلى بيان أو يخضعوا لبرهان؟ والاستفهام هنا يتضمن التوبيخ والتقريع المؤكدين بالوعيد في قوله: ﴿ وَمَا اللهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا والتقريع المؤكدين بالوعيد في قوله: ﴿ وَمَا اللهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا وَالتقريع المؤكدين بالوعيد في قوله: ﴿ وَمَا اللهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا وَالتَّهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا والتَّهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا والتَّهُ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ بِعَنْفِلٍ عَمّا والتَّهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَمَا اللهُ يُعْلِقُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَالل

وإنها الجزاء على الأعمال، ثم ختم المحاجة بتأكيد أمر العمل وعدم فائدة النسب فقال: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتً لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُم مَّا كَسَبَتُم وَلَا تُسألون عن أعمالكم وتجاوزن عليها، فلا ينفعكم ولا يضركم سواها، وهذه قاعدة يشتها كل دين قويم، وكل عقل سليم، ولكن قاعدة الوثنية القاضية باعتما: الناس في طلب سعادة الآخرة الوثنية القاضية باعتما: الناس في طلب سعادة الآخرة

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣،
 ج٣، ص٢٧٤، ٢٧٥ بتصرف.

وبعض مصالح الدنيا على كرامات الصالحين تغلب مع الجهل كل دين وكل عقل، ومنبع الجهل التقليد المانع من النظر في الأدلة العقلية والدينية جميعًا؛ اللهم إلا مكابرة الحس والعقل، وتأويل نصوص الشرع، تطبيقًا لها على ما يقول المقلّدون المتبعون، وقد أوَّلَ المؤوِّلون نصوص أديانهم تقريرًا لاتباع رؤسائهم والاعتباد على جاههم في الآخرة؛ لذلك جاء القرآن يبالغ في تقرير قاعدة ارتباط السعادة بالعمل والكسب وتبيينها، ونفى الانتفاع بالأنبياء والصالحين لمن لم يتأس بهم في العمل الصالح (۱).

# ثَالثًا. نزول التوراة والإنجيل بعد إبراهيم الطَّيْلَا بدهر عول:

ومن ردود القرآن عليهم أيضًا في موضع آخر ما أنكره عليهم في محاجتهم في إبراهيم الخليل التي ودعوى كل طائفة منهم أنه كان منهم، فقال الله لهم: وعامَّمُ لَا لَكِتَبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ لَا مِنْ بَعْدِهِ الله وَيَعْوَلُونَ الله لله التوران فكيف يدعي هؤلاء اليهود أنه كان يهوديًا، وقد كان زمنه قبل أن يُنزِل الله التوراة على موسى؟ وكيف يدَّعي هؤلاء النصارى أنه كان نصرانيًا، وإنها حدثت النصرانية بعد زمنه بدهر؟ وهذه حجة عقلية بدهية، ولذا قال لهم: ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ أي: أفلا تعقلون دحوض حجتكم وبطلان قولكم؛ ولذا قال الزجاج: هذه الآية أبين حجة على اليهود والنصارى، إذ التوراة والإنجيل أُنزلا من بعده، وليس فيها اسمٌ التوراة والإنجيل أُنزلا من بعده، وليس فيها اسمٌ

لواحد من الأديان، واسم الإسلام في كل كتابة.

وقوله: ﴿ وَمَا أَنزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّامِنَ بَعْدِهِ \* يكون على حسب الرواية الأولى مَنْعًا لقولهم: فقد زدت فيه ما ليس مِنْه، المقصودِ منه إبطال أن يكون الإسلام هو دين إبراهيم الطِّيِّلام، وتفصيلُ هذا المنع: إنكم لا قبل لكم بمعرفة دين إبراهيم الطِّكْ، فمن أين لكم أنّ الإسلام زاد فيها جاء به على دين إبراهيم الطِّيِّلاً؟ فإنكم لا مستند لكم في علمكم بـأمور الـدين إلَّا التـوراةُ والإنجيل، وهما قد نَزلا من بعـد إبـراهيم، فمـن أيـن يعلم ما كانت شريعة إبراهيم حتى يعلمَ المزيد عليهًا، وذكر التوراة على هذا لأنها أصل الإنجيل. ويكون على حسب الرواية الثانية نفيًا لدعوى كـلّ فريـق مـنهما أنـه على دين إبراهيم، بِأنَّ دين اليهود هو التوراة، ودينَ النصاري هو الإنجيل، وكلاهما نـزل بعـد إبـراهيم، فكيف يكون شريعةً له. قال الفخر: يعني ولم يُصرّح في أحد هذين الكتابين بأنه مطابقٌ لشريعة إبراهيم، فذكر التوراة لإبطال قول اليهود، وذكرَ الإنجيل لإبطالِ قول النصاري، وذكر التوراة والإنجيل هنا لقصد جمع الفريقين في التخطئة.

والأظهر في تأليف المحاجة ينتظم من مجموع قسول الله على: ﴿ وَمَا أَرْزِلَتِ التَّوْرَكُ وَالْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعَدِهِ وَ الله عَلَى: ﴿ وَمَا أَرْزِلَتِ التَّوْرَكُ وَالْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعَدِهِ ﴾، وقوله عَلَى: ﴿ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيما لَيْسَ لَكُم بِدِعِلَمٌ ﴾ (آل عمران: ٦٦)، وقوله عَلى: ﴿ وَاللّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمُ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ (آل عمران: ٦٦)، فيبطل بذلك دعواهم أنّ الإسلام ليس على أنهم على دين إبراهيم، ودعواهم أنَّ الإسلام ليس على دين إبراهيم، ويَثْبُتُ عليهم أنّ الإسلام على دين إبراهيم، ويَثْبُتُ عليهم أنّ الإسلام على دين إبراهيم، وذلك أنّ قوله عَلى: ﴿ وَمَا أَرْزِلَتِ التَّوْرَكُ أُ

۱. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱، ص ۶۹،
 ۲۹۱ بتصرف.

وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّامِنُ بَعْدِود ﴾ يدل على أنّ علمهم في الدين منحصر فيها، وهما نزلا بعد إبراهيم فلا يجوز أن يكونا عين صُحُف إبراهيم.

وقوله على الإسلام زاد على دين إبراهيم، ولا يدل يبطل قولهم: إنّ الإسلام زاد على دين إبراهيم، ولا يدل على أنهم على دين إبراهيم؛ لأنّ التوراة والإنجيل لم يَرد فيها التصريح بذلك، وهذا هو الفارق بين انتساب الإسلام إلى إبراهيم وانتساب اليهودية والنصرانية إليه، فلا يقولون: وكيف يُدّعَى أنّ الإسلام دين إبراهيم مع أنّ القرآن أنزل من بعد إبراهيم كما أنزلت التوراة والإنجيل من بعده؟

وقوله: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ ﴾ يدل على أنّ الله أنبأ في القرآن الكريم بأنه أرسل محمدًا ﷺ بالإسلام دين إبراهيم، وهو أعلم منكم بذلك، ولم يسبق أن امتنّ عليكم بمثل ذلك في التوراة والإنجيل فأنتم لا تعلمون ذلك، فلما جاء الإسلام وأنبأ بذلك أردتم أن تنتحلوا هذه المزية، واستيقظتم لذلك حَسدًا على هذه النعمة، فنهضت الحجة عليهم، ولم يبق لهم معذرة في أن يقولوا: إنّ بجيء التوراة والإنجيل من بعد إبراهيم مشترك الإلزام لنا ولكم؛ فإنّ القرآن أنزل بعد إبراهيم، ولولا انتظام الدليل على الوجه الذي ذكرنا لكان مشترك الإلزام الديل على الوجه الذي ذكرنا لكان مشترك الإلزام الديل على الوجه الذي ذكرنا لكان مشترك الإلزام الديل على الوجه الذي ذكرنا لكان مشترك

# رابعًا. الجدال بغير علم يؤدي إلى الخطأ:

أنكر الله عليهم محاجتهم فيها لا علم لهم به، وأمر

وقد أعرض في هذا الاحتجاج عليهم عن إبطال المنافاة بين الزيادة الواقعة في الدين الذي جاء به عمد على عمد الله على الدين الذي جاء به إبراهيم الطيخ، وبين وصف الإسلام بأنه ملّة إبراهيم الطيخ: لأنهم لم يكن لهم من صحة النظر ما يفرقون به بين زيادة الفروع، واتحاد الأصول، وأنّ مساواة الدينين منظور فيها إلى اتحاد أصولها فاكتُفي في المحاجّة بإبطال مستندهم في قولهم: "فقد زدت فيه ما ليس فيه" على طريقة المنع، ثم بقوله على: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيّا وَلاَ مَسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَمْرَانِيًا وَلَاكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ المعترض كافٍ في اتجاه دعوى المستدل (٢).

وقوله على: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٢. المرجع السابق، ص٢٧٣.

٣. المرجع السابق، ص٢٧٤.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٣، ج٣، ص٢٧٢.

تخلقوا بأصول شرعه، وعرفوا قدره، وكانوا له لسان صدق دائبًا بذكره فهؤلاء أحق به ممن انتسبوا إليه، لكنهم نقضوا أصول شرعه، ومن الذين انتسبوا إليه وأنسوا ذكر شرعه وهم اليهود والنصارى، والله ولي إبراهيم والذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا؛ لأن التذييل يشمل المذيّل قطعا، ثم يشمل غيره تكميلًا كالعام على سبب خاص، وفي قوله على: ﴿ وَاللهُ وَلَيْ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللهُ إِنْرَهِيمُ بِعد قوله عَلى: ﴿ وَاللهُ مِنهم ليسوا يَهُودِيًا ﴾ تعريض بأن الذين لم يكن إبراهيم منهم ليسوا

#### الخلاصة:

- اليهود كعادتهم كتموا ما هو موجود في
   كتابهم من أن إبراهيم الطيلا وهؤ لاء الأنبياء كانوا
   مسلمين.
- التوراة والإنجيل أنزلا بعد إبراهيم الطّينان فكيف يكون يهوديًّا أو نصر انيًّا؟
- الآيات المذكورة تنفي كون إبراهيم النائلة يهوديًا أو نصرانيًا، وتعرِّض في الوقت ذاته بأن الذين لم يكن إبراهيم النائلة منهم ليسوا مؤمنين.

# AGE S

١. المرجع السابق، ص٢٧٧، ٢٧٨.

#### ٢. موسى العَلَيْثُلَا

#### الشبهة التاسعة والخمسون

اتهام موسى وهارون.عليهما السلام. بالسحر (\*)

#### مضمون الشبهة :

اتَّهم فرعون ومن معه موسى وهارون عليها السلام - بأنها ساحران عالمان خبيران بصناعة السّحر، وأن ما أتى به موسى الطّيك من الآيات الظاهرة الواضحة ما هو إلا سحر مبين. قال تعالى: ﴿ قَالُوٓا إِنْ هَذَانِ لَسَحِرَنِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْ هَبَابِطرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَى ﴿ فَالْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

## وجها إبطال الشبهة:

- ۱) ما قاله فرعون ومن معه من اتهام موسى
   وهارون بالسحر هو مجرد زعم باطل، ومقولة ظالمة
   ناشئة عن البهتان والكذب والاستكبار.
- ۲) إيهان السحرة برب موسى وهارون عليها
   السلام يُعد من أكبر الأدلة على براءة موسى وهارون
   عليها السلام من تهمة السحر.

#### التفصيل:

# أولا. اتهام موسى وهارون - عليهما السلام - بالسحر مجرد زعم باطل:

تلك مقولة مبنية على الكذب والبهتان والاستكبار والعناد والتعالي، يتهمون ما جاء به موسى الطيخ

۲۷، ۳۷).

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (طـه/ ٦٣، النمـل/ ١٣، غافر/ ٢٤، القصص/ ٣٦، ٤٨، يونس/ ٧٦). الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (يونس/ ٧٧، طه/ ٧٠،

وهارون عليها السلام من المعجزات الباهرة والدلائل القاهرة والآيات الظاهرة على صدقها، بأنه سحر ظاهر رغم أنهم شاهدوا ذلك وتحققوه وأيقنوا أنه من عند الله، يقول على ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُ مِنْ عِندِنَا فَالُواْ إِنَّ هَنذَا لَسِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُ لِلْحَقِ لَمَّا عَالَوْ إِنَّ هَنذَا لَسِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَعُولُونَ لِلْحَقِ لَمَّا عَلَا أَنِ هَا الله عَمْرُ هَنذَا وَلَا يُعْلِحُ ٱلسَّنحِرُونَ ﴿ الله المعجزات التي هي حق ثابت، وعلموا أن موسى الطيخ صادق تدرجوا من مجرد الإباء المنبعث عن الاستكبار إلى البهتان المنبعث عن الشعور بالمغلوبية.

والحقّ: يطلق اسمّا على ما قابل الباطل، وهو العدل الصالح، ويطلق وصفًا على الثابت الذي لا ريبة فيه، والذي أثبت له المجيء هنا هو الآيات التي أظهرها موسى العَيْنُ إعجازًا لهم لقوله قبله: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنُ مُوسَى بِعَايَدِهِم مُوسَى بِعَايَدِنَا ﴾ (الاعراف: ١٠٣)، فكان جعل الحق جائيًا بتلك الآيات صالحًا لمعنيي الحقّ؛ لأنّ تلك الآيات لما كانت ثابتة لا ريبة فيها كانت في ذاتها حقًا، فمجيئها حصولها وظهورها المقصود منه إثبات صدق فمجيئها حصولها وظهورها المقصود منه إثبات صدق شوسى العَيْنُ في رسالته فكان الحق جائيًا معها، فمجيئه ثبوته كقوله تحق (وَقُل جَاءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ﴾

وبهذا يتبيَّن أنَّ الآية الكريمة دالة على أن آيات الصدق ظهرت وأنَّ المحجوجين أيقنوا بصدق كليم الله موسى التَّخِينُ وأنه جاء بالحق، ولكنهم لجهلهم وعنادهم لم يميزوا بين السحر وما هو من قبيل المعجزة التي هي آية من عند الله تَكُلُّ، ولذا قال أولئك الظالمون:

واعتذارهم عن ظهور الآيات بأنها سحر هو اعتذار

المغلوب العديم الحجة الذي قهرته الحجة وبهره سلطان الحق، فلم يبق له منتشب من المعارضة المقبولة فهو يهرع إلى انتحال معارضات بمعاذير لا تدخل تحت التمحيص ولا تثبت في محكّ النقد:

# ولا بدّ للمغلوب من بارد العذر

وإذ قد اشتهر بين الـدهماء من ذوي الأوهام أنّ السحر يظهر الشيء في صورة ضدّه، ادّعى هؤلاء أنّ ما ظهر من دلائل صدق موسى هو سحر ظهر به الباطل في صورة الحقّ بتخييل السحر.

ومعنى ادّعاء الحقّ سحرًا أنّ دلائله من قبيل التخيلات والتمويهات، فكذلك مدلوله هو مدلول السحر وهو إنشاء تخيل باطل في نفوس المسحورين (۱). ولقد ردّ عليهم نبي الله موسى الطّيني متعجبًا من قولهم: أتقولون هذا الذي قلتم للحق الظاهر الذي هو

أبعد الأشياء عن كيد السحر الباطل لما جاءكم وعرفتموه واستيقنته نفوسكم ورأيتموه بأعينكم، ورجفت عن عظمته قلوبكم، فهذا لا يمكن أن يكون سحرًا من جنس ما تصنعه أيديكم، كيف والحال المعروف عندكم أن السحرة لا يفوزون في أمور الجد العملية من دعوة دين وتأسيس ملك وقلب نظام، وهو ما تتهمونني به على ضعفي وقوتكم؛ لأن السحر أمور شعوذة وتخييل لا تلبث أن تفتضح وتزول، ولما نفى موسى الطيخ عن آيات الله أن تكون سحرًا ارتقى، فأبان لهم فساد السحر وسوء عاقبة معالجيه تحقيرًا لهم؛ لأنهم كانوا ينوّهون بشأن السحر. فجملة: ﴿ وَلَا للهم فهم المناوا ينوّهون بشأن السحر. فجملة: ﴿ وَلَا للهم فهم كانوا ينوّهون بشأن السحر. فجملة: ﴿ وَلَا للهم فهم كانوا ينوّهون بشأن السحر. فجملة:

۱. التحریز والتنویر، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٦،
 ج١١، ص٢٤٨، ٢٤٩ بتصرف.

يُفَلِحُ ٱلسَّنْحِرُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ المَا اللهِ

فالمعنى: هذا ليس بسحر وإنها اعلم أن الساحر لا يفلح، أي لو كان ساحرًا لما شنع حال الساحرين؛ إذ صاحب الصناعة لا يحقر صناعته؛ لأنه لو رآها محقرة لما التزمها(١).

# ثانيًا. إيمان السحرة برب موسى وهارون ـ عليهما السلام ـ دليل على براءتهما من تهمة السحر:

#### الخلاصة:

جاء موسى التَلِيْلا فرعون ومن معه بآيات باهرة ومعجزات بينة، وقد أيقن فرعون ومن معه بصدق موسى التَلِيْلا، وأن ما جاء به هو الحق، ولكنه استكبر هو

ومن معه، فاتهم موسى وهارون بأنها ساحران. عنادًا وتكذيبًا لها.

• لما ألقى موسى الطيخ عصاه ولقفت عصى وحبال السحرة أيقن السحرة أن ما جاء به موسى الطيخ لا يمكن أن يكون من قبيل السحر، بل هو الحق من رجم، فوقعوا سجدًا لله، وآمنوا برب موسى وهارون عليهما السلام.

# AND EAST

٣. عيسى العَلَيْكُلُ

الشبهة الستون

دعوى قتل المسيح الطَيْخُ (\*) ®

#### مضمون الشبهة :

يزعم اليهود أنهم قتلوا المسيح عيسى ابنَ مريم رسول الله، قال على: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللهِ ﴾ (النساء: ١٥٧).

# وجها إبطال الشبهة:

1) اليهود شاكون ومتوهمون قتل المسيح، فلم يقتلوه يقينًا، وإنها قتلوا الرجل الذي وقع عليه شبه عيسى الطيخ ، والحق أنه رُفع إلى السهاء حيًّا، وسينزل في آخر الزمان، ونزوله علامة على قرب الساعة.

١. المرجع السابق، ص٢٥٠.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (النساء/ ١٥٧).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النساء/ ١٥٧: ١٥٩، الزخرف/ ٦١، آل عمران/ ٥٥، ٥٥).

ق و "حَسْم القرآن الكريم مسألة صلب المسيح" طالع: الشبهة الثانية والتسعين، من الجزء العاشر (الأنبياء والرسل ٢).

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

Y) الوفاة المذكورة في شأن عيسى الطّيلاً في القرآن ليس المراد بها الموت، وإنها القبض والرفع إلى السهاء من غير موت، فإن احتملت معنى الموت، فإنها ستكون في الوقت الذي سيحدده الله كلك ويقوي ذلك وجود حرف العطف "الواو" الذي يفيد التشريك مطلقًا دون استلزام الترتيب.

#### التفصيل:

# أولا. اليهود لم يقتلوا المسيح، وإنما قتلوا الرجل الذي وقع عليه شبه عيسى العَيْنَة:

يوضح لنا د. محمد سيد طنطاوي الحديث عن هذه الواقعة من خلال تفسيره للآيات قائلًا: "سجل الله على اليهود رذيلة سابعة وردَّ عليهم بها يخرس ألسنتهم، ويفضحهم على رءوس الأشهاد في كل زمان ومكان، فقال: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلمُسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللّهِ فقال: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلمُسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللّهِ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَاكِن شُيّة لَمُمْ ﴾ (النساء: ١٥٥)، والمسيح: لقب تشريف وتكريم لعيسى الطّيكِ، وقيل: لأنه لقب بذلك لأنه عموح من كل خلق ذميم، وقيل: لأنه مسح بالبركة كها في قوله وقيل الأن الله مسح عنه الذنوب. صحنت المركة كها في قوله وقيل لأن الله مسح عنه الذنوب. أي: وبسبب قولهم على سبيل التبجح والتفاخر إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله، لعنهم الله وغضب عليهم - أيضًا وغضب عليهم - أيضًا وغضب عليهم - أيضًا بسبب جرائمهم السابقة.

وهذا القول الذي صدر عنهم هو في ذاته جريمة؛ لأنهم قالوه على سبيل التبجح والتفاخر لقتلهم ـ في زعمهم ـ نبيا من أنبياء الله تعالى، ورسولا من أولي

العزم من الرسل.

وقولهم هذا وإن كان يخالف الحقيقة والواقع، إلا أنه يدل على أنهم أرادوا قتله فعلا، وسلكوا كل السبل لبلوغ غايتهم الدنيئة، فدسوا عليه عند الرومان، ووصفوه بالدجل والشعوذة، وحاولوا أن يسلموه لأعدائه ليصلبوه، بل زعموا أنهم أسلموه فعلا لهم، ولكن الله على خيب سعيهم، وأبطل مكرهم، وحال بينهم وبين ما يشتهون، حيث نجى عيسى ابن مريم الملي من شرورهم، ورفعه إليه دون أن يمسه سوء منهم.

ولا شك أن ما صدر عن اليهود في حق عيسى الطّينانا من محاولة قتله، واتخاذ كل وسيلة لتنفيذ غايتهم، شم تفاخرهم بأنهم قتلوه وصلبوه، لا شك أن كل ذلك يعتبر من أكبر الجرائم؛ لأنه من المقرر في الشراثع والقوانين أن من شرع في ارتكاب جريمة من الجرائم واتخذ كل الوسائل لتنفيذها ولكنها لم تتم لأمر خارج عن إرادته، فإنه يعد من المجرمين الذين يستحقون العقاب الشديد.

واليهود قد اتخذوا كافة الطرق لقتل عيسى الطّينانا عند ولكن حيل بينهم وبين ما يشتهون لأسباب خارجة عن طاقتهم. ومعنى هذا أنه لو بقيت لهم أية وسيلة لإتمام جريمتهم النكراء لما تقاعسوا عنها، ولأسرعوا في تنفيذها فهم يستحقون عقوبة المجرم في تفكيره، وفي نيته، وفي شروعه الأثيم، لارتكاب ما نهى الله عنه.

قال صاحب "الكشاف": فإن قلت: كانوا كافرين بعيسى الطنيخ أعداء له، عامدين لقتله، يسمونه الساحر

ابن الساحرة، والفاعل ابن الفاعلة، فكيف قالوا: ﴿ إِنَّا فَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ ﴾ ؟

قلت: قالوه على وجه الاستهزاء؛ كقول فرعون:

ويوز أن يضع الله الذكر الحسن مكان ذكرهم القبيح ويجوز أن يضع الله الذكر الحسن مكان ذكرهم القبيح في الحكاية عنهم، رفعا لعيسى عها كانوا يذكرونه به، وتعظيمًا لما أرادوا بمثله كقوله: ﴿لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيزُ الْعَلِيمُ اللَّهُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيزُ الْعَلِيمُ اللَّهُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيزُ الْعَلِيمُ اللَّهُولُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمَ اللَّهُ الزعرف موقوله ﷺ: ﴿وَمَا قَنلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَمُمَ الله النهود على مزاعمهم الكاذبة، وأقاويلهم الباطلة التي تفاخروا بها بأنهم قتلوا عيسى الطيلا، أي: إن ما قاله اليهود متفاخرين به، وهو زعمهم أنهم قتلوا عيسى الطيلا، هو من باب أكاذيبهم المعروفة عنهم؛ عيسى الطيلا، هو من باب أكاذيبهم المعروفة عنهم؛ فإنهم ما قتلوه، وما صلبوه، ولكن الحق أنهم قتلوا وقتلوه وصلبوه، ثم قالوا. إنا قتلنا المسيح ابن مريم رسول الله.

قال الفخر الرازي: قوله: ﴿ شُبِّهَ ﴾ مسند إلى ماذا؟ إن جعلته مسندًا إلى المسيح فهو مشبه به وليس بمشبه، وإن أسندته إلى المقتول لم يجر له ذكر؟ والجواب من وجهين هما:

- أنه مسند إلى الجار والمجرور، وهو كقولك:
   خيل إليه، كأنه قيل: ولكن وقع لهم الشبه.
- أن يسند إلى ضمير المقتول، لأن قوله: ﴿ وَمَا قَنْلُوهُ ﴾ يدل على أنه وقع القتل على غيره فيصار ذلك
   الغير مذكورا بهذا الطريق فحسن إسناد ﴿ شُيِّهَ ﴾ إليه.

وقال الشيخ حسنين محمد مخلوف قوله كلى: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾: زعم أكثر اليهود أنهم قتلوا المسيح وصلبوه، فأكذبهم الله كل في ذلك وقال: ﴿ وَلَا كِن شُيّهَ لَمُمّ ﴾، أي: شبه لهم المقتول بأن ألقى عليه شبه المسيح فلما دخلوا عليه ليقتلوه - أي ليقتلوا المسيح - وجدوا المشبيه فقتلوه وصلبوه، يظنونه المسيح وما هو في الواقع؛ إذ قد رفع الله عيسى إلى السهاء، ونجاه من شر الأعداء. وقيل المعنى: ولكن التبس عليهم الأمر؛ حيث ظنوا المقتول عيسى كما أوهم بذلك أحبارهم.

وللمفسرين في بيان كيفية التشبيه لهم وجوه من أهمها اثنان هما:

1. أن الله كل ألقى شبه عيسى التلي على أحد الذين خانوه ودبروا قتله، وهو يهوذا الإسخريوطي الذي كان عينا وجاسوسًا على المسيح، والذي أرشد الجند الذين أرادوا قتله إلى مكانه، وقال لهم: من أقبله أمامكم يكون هو المسيح، فاقبضوا عليه لتقتلوه، فدخل بيت عيسى؛ ليدلهم عليه ليقتلوه، فرفع الله عيسى، وألقى شبهه على المنافق، فدخلوا عليه فقتلوه، وهم يظنون أنه عيسى.

وهذا الوجه قد جاء مفصلًا في بعض الأناجيل، وأشار إليه الألوسي بقوله: كان رجل من الحواريين ينافس عيسى الطيخًل، فلها أرادوا قتله قال: أنا أدلكم عليه، وأخذ على ذلك ثلاثين درهما، فدخل بيت عيسى الطيخًل، فرفع الله عيسى، وألقى شبهه على المنافق، فدخلوا عليه فقتلوه، وهم يظنون أنه عيسى.

٢. أن الله ﷺ ألقى شبه المسيح على أحد تلامية الله بأنه المخلصين حين أجمعت اليهود على قتله، فأخبره الله بأنه

سيرفعه إليه، فقال لأصحابه أيكم يرضى أن يلقى عليه شبهى فيقتل ويصلب ويدخل الجنة؟ فقال رجل منهم أنا. فألقى الله صورة عيسى عليه، فقتل ذلك الرجل وصلب.

وقد أطال الإمام ابن كثير في ذكر الروايات التي تؤيد هذا الوجه، ومنها قوله: عن ابن عباس قال: لما أراد الله وكل أن يرفع عيسسى إلى السساء خسرج إلى أصحابه \_ وهم في البيت اثنا عشر رجلًا \_ من عين في البيت ورأسه يَقْطُر ماء، فقال: أما إن منكم من سيكُفُر بي اثنتي عشرة مرة بعد أن آمن بي، ثم قال: أيكم يُلقَى عليه شبهي فيُقتل مكاني ويكون معي في درجتي؟ فقام شاب من أحدثهم سنًا فقال: أنا، فقال عيسى: اجلس. ثم أعاد عليهم، فقام الشاب فقال: أنا، قال: نعم أنت ثم أعاد عليهم، فقام الشاب فقال: أنا، قال: نعم أنت ذاك، فألقى عليه شبه عيسى، ورفع عيسى المنظير من ذاك، فألقى عليه شبه عيسى، ورفع عيسى المنظرة من البيت إلى السهاء. قال: وجاء الطلب من اليهود وأخذوا شبهه فقتلوه وصلبوه، وكفر به بعضهم اثنتي عشرة مرة بعد أن آمن"(٢).

ومن بين الأناجيل التي كُتبت في فترة كتابة الأناجيل الكثيرة: إنجيل بِرْنابا، وهو يخالف الأناجيل الأربعة المعتمدة في قصة القَتْل والصَّلْب، فيقول: "ولما دَنَت الجنود مع يهوذا، من المحل الذي كان فيه يسوع، سمع يسوع دُنُوَّ جَمَّ غفير. فلذلك انسحب إلى البيت خائفًا. وكان الأحد عشر نيامًا. فلما رأى الخطر على عبده، أمر جبريل وميخائيل ورفائيل وأوريل سُفَراءه أن يأخذوا

يسوع من العالم. فجاء الملائكة الأطهار، وأخذوا يسوع من النافذة المُشْرِفة على الجنوب، فحملوه ووضعوه في السهاء الثالثة في صحبة الملائكة التي تسبح إلى الأبد.. ودخل يهوذا بعنف إلى الغرفة التي أُصْعِد منها يسوع. وكان التلاميذ كلهم نيامًا. فأتى الله العجيب بأمر عجيب فتغير يهوذا في النطق وفي الوجه فصار شبيهًا بيسوع. حتى أننا اعتقدنا أنه يسوع. أما هو فبعد أن أيقظنا أخذ يُفتُش لينظر أين كان المعلّم. لذلك تعجبنا وأجبنا: أنت يا سيدي معلّمنا. أنسيتنا الآن؟.. إلخ".

وهكذا لا يستطيع الباحث أن يجد خبرًا يقينًا عن تلك الواقعة، ولا يجد المختلفون فيها سندًا يرجح رواية على رواية، ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْلَلُهُواْ فِيهِ لَغِي شَكِّ مِّنْهُ مَا لَهُم بِدِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اَبِّنَاعَ ٱلظَّرِ ﴾ (النساه: ١٥٧).

والذي يجب اعتقاده بنص القرآن أن عيسى الطّيِّلا لم يُقتل ولم يُصلب، وإنها رفعه الله إليه، ونجَّاه من مكر أعدائه، أما الذي قتل وصلب فهو شخص سواه.

إذًا فاليهود هم الذين ادّعوا أنهم قتلوا عيسى الطّغة

١. الرَّوْزَنَة: الفتحة في سَقْف المنزل.

إسناده صحيح: أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (٢٣/ ٣٦٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ٤٣١)، وصحح إسناده الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/ ٤٥٠).

۳. التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج۳، ص ٤٩٨: ٥٠٢.

بالسوء والصلب وتمالئوا عليه، ووشوا به إلى ملك ذلك الزمان، وكان كافرًا، وأخبروه أنَّ ها هنا رجلًا يُـضل الناس، ويصدهم عن طاعة الملك، ويفند الرعايا، ويفرّق بين الأب وابنه إلى غير ذلك مما تقلدوه في رقابهم، ورموه به من الكذب، وأنه ولـد زانيـة، حتى استثاروا غضب الملك، فبعث في طلبه من يأخذه وينكل به ويصلبه، فلما أحاطوا به وظنوا أنهم قد ظفروا به، نجّاه الله من بينهم، ورفعه من روزنة (طاقة أو كوة) ذلك البيت إلى السهاء، وألقى الله شبهه على رجل كان عنده في المنزل، فلما دخل اليهود اعتقدوا في ظلمة الليل أن هـذا الرجـل هـو عيـسي الطِّيّلاً فأخـذوه وأهـانوه وصلبوه ووضعوا على رأسه الـشوك، وكـان هـذا مـن مكر الله بهم، يعتقدون أنهم ظفروا بطلبتهم، وأسكن الله في قلوبهم قسوة وعنادًا للحق ملازمًا لهم، وأورثهم ذلَّة لا تفارقهم إلى يوم القيامة، قال ﷺ في ذلك: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ ۗ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَنْكِرِينَ ۞ ﴾ (آل عمران).

وقال عَلَىٰ أَيْسَا فِي الردِّ على هؤلاء: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اَخْلَفُواْ فِيهِ لَغِي شَكِي مِّنْهُ مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمِ إِلَّا اَنْبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ﴿ إِلَىٰ اَلَهُ اللّهُ ﴾ (الساء).

فهؤلاء الذين اختلفوا في عيسى الطّنين هم اليهود الذين أحاطوا به وادعوا أنهم قتلوه، وهم يقينًا ما قتلوه ولا صلبوه، بل هم شاكُون متوهمون في ذلك، بل رفعه الله على إليه وطهره من الذين كفروا، قال الله الله على ألله يُعيسَى إني مُتَوفِيك وَرَافِعُك إلى ومُطَهِرُك مِن الذين كَثَرُوا فَوَقَ اللهِ يَكِيسَى إِنّي مُتَوفِيك وَرَافِعُك إِلَى ومُطَهِرُك مِن الذين كَثَرُوا وَجَاعِلُ الّذِينَ كَثَرُوا فَوَقَ اللّذِينَ كَفُرُوا وَجَاعِلُ الّذِينَ البّعُوك فَوْقَ اللّذِينَ كَفُرُوا اللهِ الله

# ثانيًا. الوفاة المذكورة في القرآن لسيدنا عيسى الله القائد القيض الله القبض والرفع إلى السماء من غير موت:

وأما قول من قال: إن عيسى العَيْنُ مات ثم رفع؛ لأن الوفاة وردت قبل الرفع في قوله في: ﴿ إِنِي مُتَوَقِيكَ وَرَافِعُكَ ﴾ (آل عمران: ٥٥)، فهذا لا يفيد أن عيسى مات ثم رفع، والله في يقول: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِكَن شُيِّهَ لَهُم ﴾ (النساء: ١٥٧). وأما هذا الإشكال في ورود الوفاة قبل الرفع فيرد عليه بها يلي:

يرى بعض العلاء أن معنى الوفاة هذا:
 النوم، ولهذا نظائر في القرآن، كقوله شن المؤور الأنعام: ١٠٠٠ يَتَوَفَّن كُم بِأَلَيْل وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنّهَادِ ﴾ (الانعام: ١٠٠)،
 وقوله أيضًا: ﴿ اللّهُ يَتَوَفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالِّي لَمْ

تَمُتَ فِي مَنَامِهِ مَا فَيُمُسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَ الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْمُؤْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّى ﴾ (الزمر: ٢١)، فعلى ذلك فمعنى متوفيك: أي مُنيمك.

- وبعض أهل العلم يرى أن معنى متوفيك: قابضك ورافعك إلى السهاء من غير موت، وفي معاجم اللغة: توفيتُ مالي من فلان أي قبضته.

أَلَا يِـا نَخْلَـةً مـن ذاتِ عِـرْقِ .

عليك ورَحْمَــةُ اللهِ الـــسَّلامُ أي: عليك السلام ورحمة الله.

وعلى ذلك يكون المعنى: إني رافعك إلى ومتوفيك إذا جاء الأجل الذي قدرته لوفاتك.

#### الخلاصة:

• إن قضية قتل عيسى الطّيّلا وصلبه قضية يخبط فيها اليهود - كما يخبط فيها النصارى بالظنون - فاليهود يقولون: إنهم قتلوه ويسخرون من قوله: إنه رسول الله، فيقررون له هذه الصفة على سبيل السخرية! والنصارى يقولون: إنه صلب ودفن، ولكنه قام بعد ثلاثة أيام. و"التاريخ" يسكت عن مولد المسيح ونهايته كأن لم تكن له في حساب! وما من أحد من هؤلاء أو هؤلاء يقول ما

يقول عن يقين، فلقد تتابعت الأحداث سراعًا؛ وتضاربت الروايات في تلك الفترة بحيث يصعب الاهتداء فيها إلى يقين.. إلا ما يقصه رب العالمين.

- الأناجيل الأربعة التي تروي قصة القبض على المسيح وصلبه وموته ودفنه وقيامته.. كلها كتبت بعد فترة من عهد المسيح؛ كانت كلها اضطهادًا لديانته ولتلاميذه يتعذر معه تحقيق الأحداث في جو السرية والخوف والتشريد، وقد كتبت معها أناجيل كثيرة. ولكن هذه الأناجيل الأربعة اختيرت قرب نهاية القرن الثاني للميلاد؛ واعتبرت رسمية، واعترف بها؛ لأسباب ليست كلها فوق مستوى الشبهات!
- أما القرآن فيقرر قراره الفصل: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا شَنُلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ ﴾ (النساء: ١٥٧)، ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا الله بَلُ رَفَعَهُ الله إليّهِ وَكَانَ اللّه عَزِيزًا حَكِيمًا الله بالله القرآن بتفصيل في هذا الرفع أكان بالجسد والروح في حالة الحياة؟ أم كان بالروح بعد الوفاة؟ والروح في حالة الحياة؟ أم كان بالروح بعد الوفاة؟ ومتي كانت هذه الوفاة وأين؟ وهم ما قتلوه وما صلبوه، وإنها وقع القتل والصلب على من شُبّه لهم.
- لا يدلي القرآن بتفصيل آخر وراء تلك الحقيقة؛
   إلا ما ورد في السورة الأخرى من قول الله السورة الأخرى من قول الله السورة الأخرى من قول الله السورة كتلك لا إنّي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ الله الله الله الله السّوفة ولا عن طبيعة هذا التّوفّي وموعده (۱).

# AGENT

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٢، ص١٠٨،
 ٨٠٢.

## الشبهة الحادية والستون

# دعوى أن المسيح وأمّه إلهان مع الله ﷺ (\*)

#### مضمون الشبهة:

## وجوه إبطال الشبهة:

- زعم النصارى أن الله ثالث ثلاثة هو دعوى باطلة بلا دليل.
- ٢) المسيح التَّخْلَة بشر رسول كسائر الرسل، ولا يملك ضرَّا ولا نفعًا لأحد.
- ٣) إقرار المسيح التَّلِينَ بالعبودية لله في مهده ويـوم
   القيامة.

### التفصيل:

# أولا. زعم النصارى أن الله ثالث ثلاثة زعم باطل:

أخبر الله ﷺ عن فريق من النصارى قالوا كُفْرًا بربِّهم وشِرْكًا: الله ثالث ثلاثة، وهذا قول كان عليه

(\*) الآيتان اللتان وردت فيهما الشبهة: (المائدة/ ٧٣، النساء/ ١٧١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (المائدة/ ٧٣، النساء/ ١١٨، ١٧٢، المائدة/ ١١٨).

جماهير النصارى قبل افتراق اليعقوبية والملكانية والنسطورية، حيث كانوا يقولون: الإله القديم جوهر وابنًا واحد يعم ثلاثة أقانيم: أبًا والدًا غير مولود، وابنًا مولودًا غير والد، وزوجًا متبعة بينها، وبذلك أرادوا أن الله ومريم وعيسى آلهة ثلاثة، ويؤكد ذلك قول الله عَلَى للمسيح الطَّيِّلُ: ﴿ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ المَّيْذُونِ وَأُمِي

فقولهم ﴿ قَالِثُ ثَلَاثَة بَهُ ﴿ اللَّائدة: ٧٧) أي: أحد ثلاثة آلهة، أو واحد من ثلاثة آلهة، وعلى هذا التقدير ففي الآية إضهار، حيث حذف ذكر الآلهة؛ لأن ذلك معلوم من مذاهبهم. قال الواحدي: ولا يكفر من يقول: إن الله ثالث ثلاثة، إذا لم يرد به ثالث ثلاثة آلهة، فإنه ما من شيئين إلا والله ثالثهما بالعلم، لقوله ﷺ: ﴿ مَا يَكُوثُ مِن نَجُوئُ ثَلَاثَةً إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوسَادِهُمْ ﴾ (المجادلة: ٧).

فهذا هو الطريق الأول لتفسير قول النصارى: و الله وعيسى ومريم، والطريق و الثاني أن المتكلمين حكوا عن النصارى أنهم يقولون: جوهر واحد، ثلاثة أقانيم: آب وابن وروح القدس، وهذه الثلاثة إله واحد، كها أن الشمس اسم يتناول القرص والشعاع والحرارة، وعنوا بالآب الذات، وبالابن الكلمة، وبالروح الحياة، وأثبتوا الذات والكلمة والحياة، وقالوا: إن الكلمة التي هي كلام الله اختلطت بجسد عيسى اختلاط الماء بالخمر، واختلاط الماء باللبن، وزعموا أن الآب إله، والابن إله، والروح الموالية، والكل إله واحد.

وهذا في الحقيقة معلوم البطلان ببديهة العقل، فإن

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

الثلاثة لا تكون واحدًا، والواحد لا يكون ثلاثة، ولا يرى في الدنيا مقالة أشد فسادًا وأظهر بطلانًا من مقالة النصارى هذه.

وقد رد الله على هؤلاء مُكذّبًا لافتراءاتهم فيها ادّعوه من ذلك فقال: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَكِهِ إِلّا إِلَهُ وَرَحِدُ ﴾ (الماندة: ٧٣)، أي ما لكم معبود أيها الناس إلا معبود واحد وهو الذي ليس بوالد لشيء ولا مولود بل هو خالق كل شيء، وخالق كل والد ومولود، ثم قال الله ﷺ متوعدًا لهم ومتهددًا: ﴿ وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمّا يَقُولُونَ مَنهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ الماندة ).

ثم يحتج الله لنبيه محمد ﷺ على فرق النصاري في قولهم في المسيح بأنه ليس القول كما قال هؤلاء الكفرة من النصاري في المسيح، فالمسيح ابن مريم ولدته ولادة الأمهات أبناءهن، وذلك من صفة البشر، لا من صفة خالق البشر، وإنها هو رسـول لله كـسائر رسـله الـذين كانوا قبله فمضوا وخلوا، أجرى على يـده مـا شـاء أن يجريه من الآيات والعبر حجة له على صدقه وعلى أنــه رسول من عند الله إلى من أرسله إليه من خلقه كما أجرى على أيدي من قبله من الرسل من الآيات، وأما أمّه فصدّيقة صدّقت بآيات ربها وبكل ما أخبر عنه ولدها، كما قال الله عَلَىٰ في صفتها: ﴿ وَصَدَّفَتْ بِكُلِّمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُرِهِ عَلَى التحريم: ١٢)، أو المراد بكونها صدِّيقة غاية بُعدها عن المعاصي وشدة جـدها واجتهادهـا في إقامـة مراسم العبودية، فإن الكامل في هذه الصفة يسمى صدِّيقًا، قال على الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِم مِنَ الَّذِينَ أَنْعُمُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيِّئَنَ وَٱلصِّدِّيقِينَ ﴾ (النساء: ٦٩).

١٠ أن كل من كان له أم فقد حدث بعد أن لم يكن،
 وكل من كان كذلك كان مخلوقًا لا إلمًا.

٢. أنها كانا محتاجين؛ لأنها كانا محتاجين إلى الطعام أشد الحاجة؛ أي إلى ما يغذوهما، وتقوم به أبدانها من المطاعم والمشارب، والإله هو الذي يكون غنيًّا عن جميع الأشياء، فكيف يعقل أن يكون عيسى ومريم إلهين وهما محتاجان!

٣. قول بعضهم: إن قول الله: ﴿ كَانَا يَأْكُلُانِ
 ٱلطَّعَامَ ﴾ كناية عن الحدث؛ لأن من أكل الطعام فإنه
 لا بد وأن يحدث.

٤. أن الإله هو القادر على الخلق والإيجاد، فلو كان إلما لقدر على دفع ألم الجوع عن نفسه بغير الطعام والشراب، فلما لم يقدر على دفع الضرر عن نفسه كيف يعقل أن يكون إلما للعالمين.

أين يذهبون وبأي قول يتمسّكون، فأنّى يصرفون عن الحق إلى الحق، فدلّ هذا على أنهم مصروفون عن تأمل الحق إلى الباطل والكذب والجهل؛ إذ العاقل لا يختار لنفسه ذلك.

# ثَانيًا. المسيح بشر رسول كسائر الرسل ولا يملك ضرًا ولا نفعًا لأحد:

ومن ردود القرآن عليهم أيضًا ما أنكره على هؤلاء النصارى الزاعمين أن المسيح ربهم، والمسيح لا يملك لهم ضرَّا يدفعه عنهم إن أحله الله بهم، ولا يملك لهم نفعًا يجلبه إليهم إن لم يقضه الله لهم، فكيف يكون ربَّا وإلمًا من كانت هذه صفته، بل الله هو المعبود الذي يملك ضركم ونفعكم، قال الله ﴿ قُلُ أَتَعَبُدُونَ مِن يملك ضركم ونفعكم، قال الله ﴿ قُلُ أَتَعَبُدُونَ مِن يملك ضركم ونفعكم، قال الله ﴿ وَلَا نَفَعًا ﴾ (المائدة: ٢٧). وهذا دليل على فساد قول النصارى من عدة وجوه

1. أن اليهود كانوا يعادون المسيح ويقصدونه بالسوء، في قدر على الإضرار بهم، وكان أنصاره وصحابته يحبونه في قدر على إيصال نفع من منافع الدنيا إليهم، والعاجز عن الإضرار والنفع كيف يعقل أن يكون إلما.

٢. أن مذهب النصارى أن اليهود صلبوه ومزّقوا أضلاعه، ولما عطش وطلب الماء منهم صبوا الخل في منخريه، ومن كان في الضعف هكذا كيف يعقل أن يكون إلماً.

٣. إن إله العالم يجب أن يكون غنيًا عن كل ما سواه محتاجًا إليه، فلو كان عيسى التَّنِينُ كذلك لامتنع كونه مشغولًا بعبادة

الله على الأن الإله لا يعبد شيئًا، إنها العبد هو الذي يعبد الإله، ولما عرف بالتواتر كونه كان مواظبًا على الطاعات والعبادات، عَلِمْنا أنه إنها كان يفعلها لكونه محتاجًا في تحصيل المنافع ودفع المضار إلى غيره.

## ثَالثًا. إقرار المسيح بالعبودية في مهده ويوم القيامة:

ومن ردود القرآن أيضًا ما حكاه القرآن على لسان عيسى الطّنِين حين تكلم في المهد، فكان أول شيء تكلم به ونطق به لسانه أن نزَّه جناب ربه عَلَى، وبرَّأه عن الولد، وأثبت لنفسه العبودية لربه، قال عَلَى: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُولًا كَيْفَ نُكِلِمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا ﴿ فَأَشَارَتَ عَبْدُ ٱللّهِ ءَاتَن فِي ٱلْكِئْبُ وَجَعَلني بَئِيتًا ﴿ وَأَنْ الله وَلا ابن الله ولا ابن الله ولا ابن الله.

#### الخلاصة:

- تجاوز أهل الكتاب الحدّ وغالوا في شأن عيسى الطّنِين، أما اليهود فقد أنكروا رسالته واتهموا أمه مريم بها هي منه برئية، وأما النصارى فقد رفعوا عيسى الطن إلى مرتبة فوق مرتبة البشرية، واعتبره بعضهم إلها، واعتبره بعض آخر منهم ابنا لله، تعالى الله عها يقولون علوًا كبيرا.
- فصّل الله على القرآن الكريم القول في شأن عيسى التيلا، فقال: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبَنُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ رَسُوكُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ ٱلْقَنْهَ ٓ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ (النساء: ١٧١)، فهو رسول أرسله على الله المناس إلى الحق، وقد خلقه الله بكلمة ﴿ كُن ﴾ (آل عمران: ٤٧) ألقاها إلى مريم من غير واسطة أب ولا نطفة، ونفخ جبريل النيلا في مريم، فكان عيسى النيلا بإذن الله بشرًا سه يًا.
- تعلق النصارى بكون عيسى الطَّيْلُا كلمة الله دليل على ألوهيته تعلق باطل، فما كانت الكلمة من الله

إلمًا يعبد، وإنها سمي بـذلك لأنـه نـشأ بكلمـة مـن الله وروح من الله مرسل بها جبريل الطَيْكِالله.

• يقر عيسى الطّين بأنه عبد الله ورسوله آتاه الكتاب وجعله من الأنبياء وذلك في الدنيا، أما في الآخرة فسوف يُقرُّ كما حكى القرآن أنه الطّيئ ما قال لبني إسرائيل إلّا ما أوحى الله له، وهو عبادة الله وحده لا شريك، وهو ربي وربكم وما زلت أدعوهم إلى ذلك حتى توفيتني، وذلك على رءوس الأشهاد.

# الشبهة الثانية والستون

اتِّهام مريم.عليها السلام.بالزِّنا<sup>(\*)</sup>

## مضمون الشبهة :

يرمي اليهود عليهم لعنة الله مريم عليها السلام بالبهتان، وأنها حملت بولدها من الزنا، وزاد بعضهم وهي حائض، قال الله في الأولان أبوله أمرأ سَوْء عِنْتِ شَيْحًا فَرِيًا (الله يَتَأَخْتَ هَنرُونَ مَاكَانَ أَبُولِهِ آمراً سَوْء وَمَاكَانَ أَبُولِهِ آمراً سَوْء

# وجها إبطال الشبهة:

في كلام عيسى الطّيناة في المهد تبرئة الأمه مما رُمِيت به.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها السبهة: (النساء/ ١٥٦، مريم/ ٢٧، ٢٨).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (آل عمران/ ٤٢، مريم/ ٣٠، الأنبياء/ ٩١، التحريم/ ١٢)

۲) طهارة مريم وحفظها لفرجها، وتوضيح معنى نفخ جبريل في درعها وكيفية الحمل، فضلاً عن اصطفاء الله لها.

#### التفصيل:

# أولا. البراءة القاطعة لمريم عليها السلام في كلام عيسى النفية في المهد:

فهم يقولون لها: إنك من أهل بيت يعرفون بالصلاح والطهر والعبادة والزهادة، فكيف صدر هذا منك؟! وهكذا رموها بالفاحشة بغير ثبت ولا برهان.

وقد رد عيسى الطَّنِينَ عليهم فريتهم وبرّاً أمّه مما نُسب إليها من الفاحشة، فقال متكلِّما في المهد: ﴿ قَالَ إِنِي عَبْدُ اللهِ عَالَى اللهِ عَاللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

المعجزات عند ولادة عيسى كافية في الدلالة على براءتها من كل عيب.

# ثانيًا. عفة مريم واصطفاء الله ﷺ لها يتنافى مع الهام اليهود لها:

أكّد القرآن براءة مريم - عليها السلام - بما انهمها به هـؤلاء الملعونون، قال الله الله وَمَرْبَمُ ابْنَتَ عِمْرَنَ اللّهِ الْحَصَنَة فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَقَة لَحْصَنَة فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَقَة بِكُلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِء وَكَانَة مِنَ الْقَنِيٰينَ الله التحريم، وقال أيضًا: ﴿ وَالَّتِي آَحْصَنَة فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَابْنَهَا ءَايَة لِلْعَلَمِينَ الله وصانته، وقال أيضًا: ﴿ وَالَّتِي آَحْصَنَة فرجها؛ أي: حفظته وصانته، والإحصان: العفاف، وقد أرسل الله جبريل الطيخ إليها والإحصان: العفاف، وقد أرسل الله جبريل الطيخ إليها في صورة بشر سويّ، وأمره الله عَلَى فرجها فكان منه أخمل بعيسى الطيخ وبهذا أكّد الله عَلَى فرجها فكان منه الحمل بعيسى الطيخ وبهذا أكّد الله عَلَى أن إحصانها كان أكثر ما يكون لفرجها، فلم يأتها منه أحد، وصانته عن مقارفة الفواحش، فظلت عذراء لما حملت.

وينفرد القرآن بأن ذكر أن الحمل كان بالنفخ في الفرج وليس بالمجامعة والإيلاج؛ لأن الفرج هو الطريق إلى الرحم الذي يكون فيه الحمل، والنفخ هو مجرّد أن يتنفس جبريل الطيخ بكلمة ﴿ كُن ﴾ فكان أن حملت، ويقال: إن جبريل تنفس في جيب قميصها فوصل ذلك إلى فرجها، والجيب يسمى فرجًا، كما في قوله قوله قوله شق أو فرج في الثوب.

وبيّن الله ﷺ في آيات أخرى أنّه اصطفى مريم

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٨،
 ج٨١، ص٩٦.

ياه وفضَّلها عليهن، وطهَّرها من الأدناس، قال تبارك إياه وفضَّلها عليهن، وطهَّرها من الأدناس، قال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَتِيكَةُ يَكَرِّيمُ إِنَّ اللَّهَ اَصَطَفَيكِ وَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَتِيكَةُ يَكَرِّيمُ إِنَّ اللَّهَ اَصَطَفَيكِ وَطَهَّركِ وَاصطَفَيكِ عَلَى فِسكَةِ الْعَكَمِينَ اللَّهُ وَاللَّ عمران). والإشارة إلى الطهر هنا إشارة ذات مغزى، وذلك لما لابس مولد عيسى الطَّخِ من شبهات لم يتورَّع اليهود أن يلصقوها بمريم الطاهرة، معتمدين على أن هذا المولد لا مثال له في عالم الناس فزعموا أن وراءه سرَّا لا يشرِّف؟!

#### الخلاصة:

- أتم الله ﷺ معجزة الحمل بغير زوج للسيدة مريم، فأنطق الله وليدها ليبرئ أمه مما رماها به اليهود، فكان ذلك شاهدًا حقًا على طهارتها وأن ما حدث لها معجزة.
- إذا كانت مريم عليها السلام كما يدعي
   هؤلاء فلم كان اصطفاء الله لها بأن تكون أمّا لرسول
   من بني إسرائيل؟!

# 900 gre

## ٤. محمد ﷺ

# الشبهة الثالثة والستون

## إنكار رسالة محمدﷺ وبعثته ઋ

#### مضمون الشبهة:

أنكرت قريش على النبي ﷺ رسالته وبعثته بشيرًا ونذيرًا، ويحتجُون بأنّهم لم يسمعوا بهذا الذي يدعو إليه محمد من التوحيد في الملّة الآخرة، يعنون النصرانية، ويقولون: لو كان هذا القرآن وما يقوله محمد حقّا لأخبرتنا به النصارى، وعلى هذا يكون ما جاء به محمد اختلاقًا، قال ﷺ حاكيًا عن المشركين قولهم: ﴿ مَا سَمِعَنَا الْحَالَةُ الْآخِلَةُ الْآخِلُةُ الْآخِلُةُ الْآخِلُةُ الْآخُلُةُ الْآخُلُةُ الْآخُلُونُ اللّهُ الْحَالِةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالِقُونُ اللّهُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالِقُونُ الْحَالَةُ الْحَالِقُونُ الْحَالِقُ الْحَالِقُونُ الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالِي الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ اللّهُ الْحَالَةُ الْحَالِي الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالِقُ الْحَالِي الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْكُلُونُ الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْحَالِقُ الْحَالِقُ الْحَالِقُ الْحَالَةُ الْحَالِقُ الْحَل

## وجها إبطال الشبهة:

- إرسال الرسل واجب عقلي وواقع عملي.
- Y) الدلائل على صدق رسالة محمد ﷺ، ولم يكن محمد ﷺ أول رسول بل سبقه رسل قبله.

### التفصيل:

## أولا. إرسال الرسل واجب عقلي، وواقع عملي:

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (ص/ ٧).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الأحقاف/ ٩).

ونتيجة لذلك لما أنكرت قريش وكفار مكة على النبي الله الته أمرهم الله الله الاستدلال بالتاريخ والواقع: ﴿ قُلَ مَا كُنتُ بِدَعَا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (الاحقاف: ٩). فالعقل والواقع يدلان على أهمية إرسال الرسل فلم يجز إذًا إنكار بعثة محمد .

# ثالثًا. دلائل صدق رسالة محمد ﷺ، ولم يكن ﷺ أول رسول، بل سبقه رسل قبله:

دلت الدلائل على صدقُ رسالة محمدﷺ؛ ومنها:

• بشارة الكتب السابقة به؛ كالتوراة والإنجيل،

قسال الله على: ﴿ الَّذِينَ يَنَبِعُونَ الرَّسُولَ النِّبِيّ الْأَمْرَتَ الْأَمْرَتَ اللَّهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنْجِيلِ ﴾ اللَّذِي يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنْجِيلِ ﴾ (الاعراف:١٥٧)، وقال على: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْقِي مِنْ بَعْدِي السَّمُهُ أَخَدُ ﴾ (الصف: ١).

- وشهادةُ المنصفين؛ كعبد الله بن سلام الله والنجاشي وهرقل عظيم الروم وغيرهم.
- ومن هذه الدلائل أيضًا الآيات التي أجراها الله
   على يديه يخرق فيها العادة؛ كخطاب الأحجار
   والأشجار وانقيادها له، وانشقاق القمر له وغير ذلك.
- ومن الدلائل أيضًا كمال أخلاقه وملاعنته على ما عنده، قال الله فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكَ مِنَ المِيرِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَشِيرَاءَنَا وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَشِياءَكُمْ وَأَنفُسكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَل لَعْنَت اللّهِ عَلَى وَأَنفُسكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَل لَعْنَت اللّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وحمايته الله له وحمايته من كل ما يكاد به وله، وانتفاءُ الغرض الشخصي والمصلحة الخاصة لنفسه من هذه الدعوة، وإخباره والنهايات في البدايات، وإخباره بالغيب، وغير ذلك من الآيات الدّالة على صدق نُبوّتِه وبعثتهِ.

ولذلك فإن قول المشركين: ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَةِ
اَلْآخِرَةِ إِنْ هَنْذَا إِلَّا ٱخْنِلَتُنَّ ﴿ ﴿ ﴾ (ص) يتـضمن اتهامّـــا
للنّبي بالكذب على الله، ولعلهم يقصدون بالملة الآخرة

دين النصارى، وعليه فالمشركون هنا يستدلون على بطلان توحيد الإله، وبعثة النبي بدين النصارى الذي لم يثبت فيه ذلك، وهذا كذب وافتراء، فالتوحيد دعوة جميع رسل الله، وبعثة النبي ﷺ قد بشّرت بها كتبهم وأنبياؤهم.

وإنكار هؤلاء المشركين لم يريدوا به إنكار تجويز أصل الرسالة عن الله، وإنها مرادهم استقصاء الاستبعاد، وهذا هو الأصل الثاني من أصول كفرهم، وهو أصل إنكار بعثة رسول منهم، أما أصلهم الأول فهو إنكار أصل الرسالة.

ولهذا كان قوله ﷺ كها حكى القرآن: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدَّ عَامِنَ الرُّسُلِ ﴾ ردًّا صالحًا على نصارى زماننا الذين طعنوا في نبوته بمطاعن لا منشأ لها إلا تضليل وتمويه على عامتهم.

#### الخلاصة:

- الفطرة والعقول السليمة تدل على وجود الخالق الله وأنه المستحق للعبادة، ولكن كيف تكون هذه العبادة وما شروطها؟ لذا وجب إرسال الرسل عقلًا وواقعًا عمليًّا للتعرف على هذه العبادة.
- هل كان محمد ﷺ بدعًا من الرسل؟ بمعنى هل
   هو وحده أول رسول ولم يسبقه رسل؟ وهل رسالته
   أول رسالة أم سبقتها رسالات متنوعة؟
- دلائل صدق النبي محمد ﷺ كثيرة أكثر من أن تحصى؛ منها: البشارة به في الكتب السابقة، ومعجزاته الحسية والمعنوية.. إلخ.

# \*99 gre

# الشبهة الرابعة والستون

# اتُهام النبي ﷺ بانه ساحر (\*)

## مضمون الشبهة :

اتَّهم المشركون الرسول الله تارة بأنه ساحرٌ، قال الله في المشركون الرسول الله تارة بأنه ساحرٌ، قال الله في أل الكنجرٌ مَّمِينُ الله في (يونس) مبين ظاهر السحر، وتارة بأنه رجل مسحور: ﴿ وَقَالَ الظَّلْلِمُونَ إِن تَنَيْعُونَ إِلَّارَجُلا مَسْحُولًا ﴿ ﴾ (الفرقان)، ويرمون الحجج الظاهرة التي أتى بها مثل انشقاق القمر بأنها سحر مستمر، قال الله في في إن يَرَوا عَايَةُ القمر وَان يَرَوا عَايَةً القمر وَان يَرَوا عَايَةً القمر وَان يَرَوا عَايَةً الله القمر.

## وجوه إبطال الشبهة:

- ا تخبُّط المشركين وضلالهم وتنضارب آرائهم في شأن رسول الله ﷺ يسقط اتهامهم.
- ۲) هذه تهمة يلقيها كل المكذّبين لرسلهم كأنهم
   تواصوا بها.
- ٣) حقيقة السحر وبطلان كون محمد 繼ساحرًا، وانشقاق القمر معجزة ثابتة متواترة وليست سحرًا، لكن كفر بها المشركون عنادًا أو استكبارًا.

### التفصيل:

## أولا. تخبط المشركين وضلالهم يسقط اتهامهم:

هذه تهمة طالما قذف بها المكذَّبون المعاندون الرسول ﷺ، فتارة يقولون عنه: إنه ساحر، قال ﷺ:

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الشبهة: (يونس/ ٢، ص/ ٤، الإسراء/ ٤٧، القمر/ ٢، الفرقان/ ٨، الذاريات/ ٥٢). الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الإسراء/ ٤٨، الفرقان/ ٩، الذاريات/ ٥٣).

﴿ قَالَ ٱلْكَ فِرُونَ إِنَّ هَنذَا لَسَحِرٌ مُّبِينٌ ١ ﴿ إِن الرِّسِ)، وقـال ﷺ: ﴿ وَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَنذَا سَنحِرٌ كَذَابُ ۗ ﴾ (ص)، وكذلك يرمون ما جاء به من آيــات الله ﷺ بأنهــا سحر ظاهر، قال على: ﴿ وَقَالُوٓا إِنْ هَذَا إِلَّا سِخْرُمُ بِينُ ١٠٠٠ ﴾ (الصانات)، وقال عَلامَ: ﴿ وَإِذَا نُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ مَايَنْكُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ هَلْدَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ٧ ﴾ (الاحقاف). وتارة يتهمون الرسول ﷺ نفسه بأنه مسحور، وذلك بها استمعوه من الكلام الذي يتلوه، قال على الله ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوَىٰ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا (الإسراء)، وقسال ﷺ: ﴿ وَقَالَ ٱلظَّلِيمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ۞ ۞ (الفرقان)، ومنهم من قال: إنه شاعر، ومنهم من قال: إنه كاهن، قال ﷺ: ﴿ بَلْ قَالُوٓا أَضْغَاثُ أَحْلَامِ بَلِ آفْتَرَانُهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (الأنبياء: ٥)؛ لذلك رد عليهم القرآن: ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرِّ فَلِيلًا مَّا نُوْمِنُونَ ١٠٠ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنَّ قَلِيلًا مَّانَذَّكُّرُونَ ١٠٠ ﴾ (الحاقة)، ومنهم من قال: مجنون، ومنهم من قال: ساحر أو مسحور أو كذَّاب، ومن هذا أن الوليد بن المغيرة اجتمع إليه نفر من قريش، وكان ذا شرف فيهم، وقد حضر الموسم، فقال لهم: يا معشر قريش إنه قد حضر هذا الموسم وإن وفود العرب ستقدم عليكم فيه، وقد سمعوا بأمر صاحبكم هذا، فأجمعوا فيه رأيًا واحدًا، ولا تختلفوا فيُكذِّب بعضكم بعضًا، ويرد قولكم بعضه بعضًا، فقالوا: وأنت يا عبد شمس فقل وأقم لنا رأيًا نقول به، قال: بل أنتم قولوا لأسمع، قالوا: نقول: كاهن؟ قال: ما هو بكاهن، قالوا: فنقول: مجنون؟ قال:

ما هو بمجنون، قالوا: فنقول: شاعر؟: قال: ما هو بساحر. بشاعر. قالوا: فإذا نقول؟ قال: ساحر؟ قال: ما هو بساحر. قالوا: فإذا نقول؟ قال: والله إن لقوله حلاوة، فها أنتم بقائلين من هذا شيئًا إلا عُرف أنه باطل، شم إنه فكر وتروّي وقدّر ماذا يقول في القرآن وأعاد النظر والتروّي ثم قبض بين عَيْنَيْه وقطّب وصُرِف عن الحق واستكبر عن الانقياد إلى القرآن، ثم قال: أقرب القول أن تقولوا: هو ساحر، فأنزل الله فيه: ﴿ إِنَّهُم فَكُر وَفَدَر الله فَه فَيْل كَيْفَ فَدَر الله فيه: ﴿ إِنَّهُم فَكُر وَفَدَر الله فيه فَيْل كَيْف وقال الله فيه فَيْل كَيْف وقال الله فيه في المراب القول أن تقولوا: أَذَبَر وَاسْتَكْبَر الله فيه في المَر الله فيه في الله فيه في المن في الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ فَا الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ فَا الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ فَا الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ الّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَانَ الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الله في المن الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الله في شأن هؤلاء أيضًا: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُوا الله في شأن هؤلاء أيضًا: سحر.

وقد ردّ القرآن على هذه التُّهم بأن ذلك تخبُّطٌ منهم وضلال وعدم اهتداء، ولو كانوا صادقين لاتَّفَقُوا فيه على قول واحد، أما وقد تعددت أقوالهم وتضاربت آراؤهم فهم إذًا متخبطون ضالُون يضربون له الأمثال، ولا يهتدون إلى الحق ولا يجدون إليه مخلصًا؛ لأن هذه الأقوال فيها من البطلان الواضح لكل من له أدنى فهم وعقل، قال من البطلان الواضح لكل من له أدنى فهم وعقل، قال من البطلان الواضح لكل من له أدنى فهم فلا يستطيعُون سبيلا الله الله الإسراء).

والمعنى: أنّ أقوالهم المتضاربة السابقة كلها باطلة، فكل أحد يعرف كذبهم وافتراءهم؛ لأنهم ضالون عن طريق الهدى فلا يجدون سبيلًا؛ لأن الحق واضح ومنهجه متَّحد يصدِّق بعضه بعضًا.

# ثانيًا. اتهام الرسل بالسحر من كل الأمم المكذبة:

كما يُبيِّن القرآن أن رمي الرسول بالسحر هي دعوي

كل الأمم المكذّبة لرسلها في امن رسول أتى قومه بالهدى إلا قالواله: ما أنت إلا ساحر أو مجنون، قال الهدى إلا قالواله: ما أنت إلا ساحر أو مجنون، قال قال الهدي الهدي الله ما أن الدريات؛ ولذا يتهكّم القرآن على ما فرك فيقول الهدي (الدريات)؛ ولذا يتهكّم القرآن على ذلك، فيقول الهدي في أنواصوا إله المراهم معضا، أو أولهم (الدريات)؛ أي: هل أوصى بعضهم بعضا، أو أولهم آخرهم بهذه المقالة وبتكذيب الرسل فتواطئوا على هذا! والحق الذي لا مرية فيه أنه ما أوصى بعضهم بعضًا بل والحق الذي لا مرية فيه أنه ما أوصى بعضهم بعضًا بل مم قوم طغاة جمعهم الطغيان، تشابهت قلوبهم فقال متقدّمهم.

ويعلَّق صاحب "التفسير الوسيط" على هذه الآية بقوله: أي: الأمر \_ أيها الرسول الكريم \_ كما نُخبِرك، من أنه ما أتى الأقوام الذين قبل قومك من رسول يدعوهم إلى عبادتنا وطاعتنا إلا قالوا له كما قال قومك في شأنك: ساحر أو مجنون. والمقصود بالآية الكريمة تسلية الرسول على عما أصابه من مشركي قريش، حيث بين له كا أن الرسل السابقين قد كذبتهم أمهم، فصبروا حتى أتاهم نصره كالله.

ثم أضاف الله هذه التسلية تسلية أخرى فقال: ﴿ أَتُواصَوْابِهِ عُهِ وَالسَّمِيرِ المجرور يعود إلى القول المذكور، والاستفهام للتعجيب من أحوالهم؛ أي: أوصى السابقون اللاحقين أن يقولوا لكل رسول يأتيهم من ربهم: أنت أيها الرسول ساحر أو مجنون؟ وقوله الله الله عَنْ أَنْ الله الله عَنْ الله والله الله الله عن تواصيهم إضراب إبطال؛ لأنهم لم يجمعهم زمان واحد حتى يوصي بعضهم بعضًا، وإنها الذي جمعهم تشابه القلوب، والالتقاء على الكفر والعصيان.

﴿ فَمَا أَنتَ ﴾ أيها الرسول الكريم ﴿ بِمَلُومٍ ﴾ على الإعراض عنهم، وما أنت بمعاتب مناعلى ترك عادلتهم. ﴿ وَذَكِرٌ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفُعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَذَكِرٌ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفعُ الْمُؤْمِنِينَ وداوم على (الذاريات).. أعرض عن هؤلاء المشركين، وداوم على التذكير والتبشير والإنذار مها تقول المتقولون، فإن التذكير بها أوحيناه إليك من هدايات سامية، وآداب حكيمة... ينفع المؤمنين، ولا ينفع غيرهم من الجاحدين (۱).

# ثالثًا. اختلاف القرآن عن السحر، وشق القمر معجزة للنبي ﷺ:

وقد بيّنًا قبل ذلك عند الحديث عن شبهة اتهام القرآن بأنه سحر، بأن قول المشركين: القرآن سحر أتى به ساحر، يشير إلى إثبات رسالته و فإن هذه المقالة تتضمن اعترافهم بأنه فوق المعهود والمعلوم للبشر في عالم الأسباب المقدورة لهم، إذ السحر ما كان بأسباب خَفِيّة خاصّة ببعض الناس يتعلمها بعضهم من بعض، ولو كان القرآن سحرًا لأتوا بمثله أو ببعض سوره كها تحدّاهم الله و لكن الكنهم عجزوا، فدلّ ذلك على أن محمدًا و نبي الله ورسؤله، وليس بساحر، وأن ما جاء به وحي من عند الله و ليس بسحر.

وأما انشقاق القمر فهو معجزة ثابتة بــاهرة وقعـت في زمان النبي رضي الأحاديث الصحيحة

۱. تفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج١، ٥
 ٣٣، ٣٣.

المتواترة بالأسانيد الصحيحة، حين سأل أهل مكة النبي النبي أن يريهم آية فأراهم القمر شقين حتى رأوا حراء بينها، وقال بن "اشهدوا" فقالوا: سحرنا محمد. وهذا من عنادهم وتكذيبهم بعد رؤية الآيات الواضحات ومشاهدة المعجزات الحسيات البينات، قال النه في وَيَوُلُوا سِحَرُّ مُسْتَمِرُ مَسْتَمِرُ مُسْتَمِرُ مُسْتَمِرُ مُسْتَمِرُ مَا وَكُذُو مُنَا وَاللّه المنافقة وختم على قلبه، قال الله عليه الشقاوة وكنتم على قلبه، قال الله عليه الشقاوة وكنتم على قلبه، قال الله عليه النبي الله عليه الشقاوة وكنتم على قلبه، قال الله عليه النبي الله عليه النبي الله عليه النبية وَالنبي الله عليه النبي الله المؤمن المؤمن المؤمن الله المؤمن الله المؤمن المؤمن المؤمن الله المؤمن الله المؤمن الله المؤمن الم

#### الخلاصة:

- إن تضارب أقوال المكذبين للرسل واختلاف الهامهم يبين مدى الضلال والتيه الذي هم فيه يعمهون.
- اتهام الرسل بالسحر دعوى كل الأمم المكذبة، وتوافقهم على هذا الأمر رغم اختلاف الزمان والمكان هو ناتج عن تشابه قلوبهم والتقائهم على الكفر والفسوق والعصيان.
- السحر صناعة يمكن للبشر تعلمها فهل يستطيع أحد أن يأتي بمثل القرآن؟ مهما تعلم كل العلوم والمعارف اللغوية والاجتماعية والسياسية والعلوم المادية وغيرها.
- لو كان المكذبون يطلبون الخوارق من أجل
   الإيان لآمنوا حين أجيبوا لطلبهم وشق القمر أمامهم
   نصفين حتى رأوا حراء بينها، ولكنه الاستهزاء

والجحود والكفر والعناد والطغيان الذي لا حد له.

# AND DES

## الشبهة الخامسة والستون

اتهام النبي ﷺ بالجنون (\*)

## مضمون الشبهة :

يدّعي المشركونَ الكذّابون أنّ محمدًا مسلم معنون، وينسبون ما جاء به من الهدى والحق إلى الجنون فه و لا يدري ما يقول؛ حيث يتخبّطه الشيطان من المسّ، قال الله في وقالُوا يَتَأَيُّهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ فَي الله المحار.

### وجها إبطال الشبهة:

كراهة المشركين لما جاء به رسول الله ﷺ،
 وعنادهم وكبرهم في الاعتراف بنبوته.

٢) تنزيه الله ﷺ عن مثل ذلك.

#### التفصيل:

## أولا. عناد المشركين وكبرهم:

<sup>(\*)</sup> الآيات التي وردت فيها الـشبهة: (الحجـر/ ٦، المؤمنـون/

٧٠، سبأ/ ٨، الصافات/ ٣٦، القلم/ ٥١).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (المؤمنون/ ٧٠، القلـم/ ٢: ٤، الطور/ ٢٩، التكوير/ ٢٢).

وقد ردَّ الله عليهم كذبهم وافتراءهم مبيِّنا أن السبب في مقولتهم تلك أن قلوبهم لا تؤمن بالقرآن، وهم يعلمون بطلان ما يقولون عن القرآن، فإنه قد أتاهم من كلام الله ما لا يطاق ولا يدافع، وقد تحداهم وجميع أهل الأرض أن يأتوا بمثله إن استطاعوا ولا يستطيعون أبد الآبدين، ولهذا قال مُنَانَّ ﴿ بِلَ جَاءَهُم بِالْحَقِ وَأَكَثَرُمُمُ لِللَّاحِقِ كَرِهُونَ (المؤمنون).

# ثانيًا. تنزيه الله نبيه ﷺ عن الجنون:

وقد نزَّه الله عبده محمدًا على فقال على: ﴿ وَمَاصَاحِبُكُمُ الله عِبده محمدًا على فقال الله فقال الله والتحرير)، ونفى عنه ما يرميه به أهل البهتان والفجور، فلست بحمد الله يا محمد مجنونًا يتخبطك الشيطان من المس كها يقول الجهلة من كفار قريش، قال على: ﴿ فَذَكِرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَقَالَ مَنْ أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَقَالَ اللهِ أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَقَالَ اللهِ أَيضًا: ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ وَلَا اللهِ اللهِ القلم).

وهذه المقالة الظالمة على رسول الله ﷺ أطلقها من المشركين عقبة بن أبي معيط إذ قال: هو مجنون، وقد اكتفى القرآن في إبطال كونه مجنونًا بمجرد النفي دون استدلال عليه؛ لأن مجرد التأمل في حال النبي ﷺ كاف

في تحقق انتفاء ذلك الوصف عنه، فلا يحتاج في إبطال السطافه به إلى أكثر من الإخبار بنفيه؛ لأن دليله المشاهدة، وهو دليل كالشمس في رابعة النهار.

ولسيْسَ يَسَصِحُّ فِي الأَذْهـانِ شَيء

إذا احْتساجَ النَّهسارُ إلى دَلِيسلِ

#### الخلاصة:

- القرآن الكريم كتاب معجز في هديه، ونظمه
   وأسلوبه وأحكامه وتشريعاته، فكيف يكون ذلك من
   كلام مجنون كما يدعي هؤلاء.
- إذا سلَّمنا \_جدلًا \_بها يدعي هـؤلاء، فلِـمَ
   عجزوا عن الإتيان ببعض من هذا القرآن؟!.
- عاش النبي الله الله الله المشركين أربعين عامًا وكانوا يلقبونه أمينا، صادقًا، راجح العقل، فكيف يُصاب فجأة بالجنون؟ وكيف يَهْزِي بهذا الكلام؟!

# الشبهة السادسة والستون

# دعوى أن محمدًا ﷺ وأصحابه يستحلُّون القتال في الأشهر الحُرُم (\*) ®

## مضمون الشبهة :

عاب المشركون على رسول الله الله الله المسلمين القتال في السهر الحرام، وقالوا مستنكرين: أحل محمد وأصحابه الشهر الحرام فسفكوا فيه الدم، وأخذوا فيه

<sup>(\*)</sup> الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٢١٧).

ق "انتهاك الصحابة حرمة الأسهر الحُرُم!" طالع: الشبهة الثالثة عشرة، من الجزء الثالث (التاريخ الإسلامي١).

المال وأسروا فيه الرجال.

## وجوه إبطال الشبهة :

الصدّ عن سبيل الله والمسجد الحرام إثم أعظم وأكبر \_ عند الله \_ من القتال في الأشهر الحرم، والنبي الشهر الحرم.
 والمؤمنون معه أحفظ الناس لحرمة الأشهر الحرم.

المسلمون لم يبدءوا العدوان، وإنها رَدُّوا عدوان المعتدين، وما حدث من قتال فهو خطأ في التأويل أو التقدير.

٣) ذهب جمهور العلماء إلى أن النهي عن القتال في الأشهر الحرم قد نُسخ، وعلى فرض أنه لم يُنسخ فإن القتال لرد العدوان واجب حتى ولو كان في الأشهر الحرم.

#### التفصيل:

# أولا. الصدُّ عن سبيل الله والمسجد الحرام أعظم إثمًا من القتال في الأشهر الحرم:

تلك مقولة ظالمة يُطلقها المشركون كي يُعَمُّوا على الناس ما ارتكبوه من كبائر وموبقات، حين صدوا المسلمين عن المسجد الحرام، وكفروا بالله عليه وأخرجوا النبي على من البلد الحرام، وقد ردّ الله عليهم مقولتهم هذه مبينًا عِظمَ ما ارتكبوه، فقال تعالى: وصَدُّ عَن سَيِيلِ اللَّهِ وَكُفَرُا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِلْمَا فِي الْمَرَامِ وَإِلْمَا فِي اللَّهُ وَكُفُرا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِلْمَا فِي المَّامِ وَإِلْمَا فَي المَّامِ وَإِلْمَا فَي المَّامِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَامِ وَإِخْراجُ وَصَدَدُ عَن سَيِيلِ اللَّهِ وَكُفُرا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْجِدِ الْمَرَامِ وَإِخْراجُ اللَّهِ عَن اللَّهُ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْجِدِ الْمَرَامِ وَإِخْراجُ وَمَن اللَّهِ وَكُفُرا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْمَرَامِ وَإِخْراجُ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَ الْمَرَامِ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَ الْمَالِمُ اللَّهِ وَكُفُرا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْمَرَامِ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَ الْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَ وَالْمَسْجِدِ اللَّمَ وَالْمَلْ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّمَ وَالْمَسْدِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَدَهُ اللَّهُ وَالْمَالَامِ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمَدَامِ وَالْمَدَامُ الْمَالُولُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِ وَالْمَسْدِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الللْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الللْمُ الْمَالِمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

والسائلون هنا هم المؤمنون، ويحتمل أن يكونوا من المشركين، وأيًّا ما كان السائل فإن الجواب قد جاء حاسمًا، فأمر الله نبيّه أن يقول لهم: إن القتال في الشهر

الحرام إثمه كبير وذنبه عظيم، ولكن يا معشر قريش النين نَعَيْتُم علينا القتال في الأشهر الخرم، كيف تستعظمون علينا أننا قاتلنا في الشهر الحرام، وما فعلتموه أنتم من الصدّعن سبيل الله لمَن أراد الإسلام واضطهادِكم المسلمين وفتنتهم عن دينهم حيث تقتلون من يسلم، وتؤذونه في نفسه وأهله وماله وتمنعونه من المحجرة إلى النبي وما فعلتموه من الكفر بالله كان، وما فعلتموه من إخراج النبي والمؤمنين من المهاجرين فعلتموه من إخراج النبي والمؤمنين من المهاجرين من البلد الحرام، والمسجد الحرام، كما قال أن الله الحرام، والمسجد الحرام، كما قال النبي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه واحدة من هذه الجرائم التي ارتكبتموها هي أعظم إثما وأكبر جرمًا وأقبح ذنبًا عند الله تبارك وتعالى من القتال في الشهر الحرام، فكيف بها وقد وتعالى من القتال في الشهر الحرام، فكيف بها وقد الجتمعت؟!

جاء في "التحرير والتنوير": وقوله: ﴿ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفَرُ الِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ اَهْلِهِ وَالْهِ مِنهُ الْكَبُرُ عِندَ اللّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ (البقرة: ٢١٧) إنحاء على المشركين وإظهار لظلمهم بعد أن بكتهم بتقرير حرمة الأشهر الحرم الدال على أن ما وقع من أهل السَّريّة من قتل رجل فيه كان عن خطأ في الشهر، أو ظن سقوط الحرمة بالنسبة لقتال العدو، فإن المشركين استعظموا فعلا واستنكروه وهم يأتون ما هو أفظع منه، ذلك أن تحريم القتال في الشهر الحرام ليس لذات الأشهر، لأن الزمان لا حرمة له في ذاته وإنها حرمته تحصل بجعل الله إياه ذا حرمة، فحرمته تبع لحوادث تحصل فيه، وحرمة الأشهر الحرام لم المناس الحوادث تحصل فيه، وحرمة الأشهر الحرام ليا فيها، فلا

جرم أن الذين استعظموا حصول القتل في الشهر الحرام واستباحوا حرمات ذاتية بصد المسلمين، وكفروا بالله الذي جعل الكعبة حرامًا وحَرَّم لأجل حجها الأشهر الحرم، وأخرجوا أهل الحرم منه، وآذوهم لأخرياء بالتحميق والمذمة؛ لأن هاته الأشياء المذكورة كلها محرَّمة لذاتها لا تبعًا لغيرها. وقد قال الحسن البصري لرجل من أهل العراق جاء يسأله عن دم البعوض إذا أصاب الثوب هل ينجسه، وكان ذلك عقب مقتل الحسين بن علي - رضي الله عنها -: "عجبًا لكم يا أهل العراق! تستحلُّون دم الحسين وتسألون عن دم البعوض"؟! ويحق التمثل هنا بقول الفرزدق:

أَتَعْضَبُ إِنْ أُذْنَا قُتَيْسَةً حُزَّتَا

جِهارًا ولم تَغْضَبُ لَقَتْلِ ابن خاذِمِ والمعنى أن السحد وما عطف عليه من أفعال المشركين أكبر إثبًا عند الله من إشم القتال في الشهر الحرام (۱).

وسبب نزول هذه الآية أن النبي الله كان قد بعث رَهْطًا في سرية عليهم عبد الله بن جحش، وكتب له كتابًا، فلقوا ابن الحَضْرَمِي فقتلوه، ولم يدروا أن ذلك اليوم من رجب أو من جمادى، فقال المشركون للمسلمين: قتلتم في الأشهر الحرم، فقال المسلمون: إنها قتلناه في جمادى، وقُتل في أول ليلة من رجب، فأنزل الله الآية يعيّر أهل مكة، مُبيّنًا أن القتال في الشهر الحرام لا يحلّ، وما صنعه هؤلاء المشركون أكبر من القتل في الشهر الحرام حين كفروا بالله كان وصدُّوا محمدًا

وأصحابه عن المسجد الحرام، وأخرجوا أهله منه، وفتنوا المؤمنين وعذَّبوهم، ولذا قال وَ وَ وَ وَ الْفِنْنَةُ اللهُ وَ وَ الْفِرْنَةُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ و

وهذا خطاب من الله للمؤمنين يُعْلمهم فيه أن أولئك المشركين لا هم لهم إلا منع الإسلام من الأرض، وإذًا فترك قتالهم هو الذي يُبيد الحق وأهله، وانتظار إيهانهم بمجرد الدعوة طمعٌ في غير مطمع، والقتال في الشهر الحرام أهون من الفتنة عن الإسلام لو لم يحتف بها غيرها من الآثام والموبقات، فكيف وقد قارنها الصدعن سبيل الله والكفر به، والصدعن المسجد الحرام، وإخراج أهله منه، والاعتداء بالقتال والاستمرار عليه (٢)؟!

إذًا فالشبهة السابقة التي أثارها المشركون مردودة عليهم؛ فإن المسلمين جميعًا \_وعلى رأسهم إمامهم ورسولهم محمد على \_ هم أحفظ الناس لحرمة الأشهر الحرم وعدم القتال فيها، واعتبار القتال فيها حدثًا كبيرًا وإثبًا عظيًا.

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٢، ج٢، ص٣٢٨، ٣٢٩.

تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۲، ص۳۱۷، ۳۱۸.

## ثانيًا. المسلمون لم يبدءوا العدوان:

ماذا يفعل المسلمون إذا ما بادرهم المشركون بالقتال والعدوان على الأنفس والأموال والأعراض، والصد عن سبيل الله والمسجد الحرام وإخراجهم منه، وهم أهله وأولى به من غيرهم؟!

إن لا بد من رد العدوان وحماية الأموال، والأعراض، والأنفس، ومنع المتجبّرين من الفساد في الأرض والظلم، وحماية بيوت العبادة وإرساء القيم النبيلة، التي تحمي العدل والحق، وهذه الحقوق لا تقل حرمة عند الله من حرمة الأشهر الحرم التي أبيح فيها القتال لمن ظُلِم من المسلمين ومن فُتنوا في دينهم وأخرجوا من ديارهم ظلمًا وعدوانًا، وفي حديث جابر بسند صحيح "أن رسول الله على يكن يغزو في الشهر الحرام إلا أن يُغزى"(١).

وفي ذلك الموقف يقول عبد الله بن جحش ، وهو الذي عايشه وعاناه:

تَعُدُّونَ قَـ تُلَا فِي الحَـرامِ عَظِيمَـةً

وأَعْظَمُ منه لو يَرَى الرُّشْـدَ راشِـدُ

صُـدُودُكم عـبًا يقـولُ مُحمَّـدٌ

وكُفْـــرٌ بـــه واللهُ راءِ وشـــاهِدُ وإخْراجُكُم من مَسْجِدِ اللهُ أَهْلَـهُ

لِـنَكَّلا يُسرَى للهِ في البَيْستِ سساجِدُ

إسناده صحيح: أخرجه أحمد في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند جابر بن عبد الله رضي الله عنهما (١٤٦٢٣)، والطحاوي في مشكل الآثار (١١/ ٣١) برقم (٤٢٦١)، وصحح إسناده الأرنؤوط في تعليقه على المسند.

# فإنَّا وإنْ عَيَّرْتُمُونَا بِقَتْلِهِ

وأَرْجَفَ بالإسلامِ باغٍ وحاسِدُ سَقَيْنا من ابنِ الحضرمي رِماحَنا

بِنَخْلَةَ لَّسَا أَوْقَسَدَ الْحَسْرِبَ واقِسَدُ دَمَّسَا وابِنُ عبدِ الله عُسْمَانُ بَيْنَسَا

يُنازِعُه غُلِّ من القَلَّ عالى هذا الحادث قائلًا:
ويعلق صاحب "الظلال" على هذا الحادث قائلًا:
إن المسلمين لم يبدءوا القتال، ولم يبدءوا العدوان، إنها هم المشركون، هم الذين وقع منهم الصد عن سبيل الله، والكفر به وبالمسجد الحرام، لقد صنعوا كل كبيرة لصد الناس عن سبيل الله، ولقد كفروا بالله وجعلوا الناس يكفرون، ولقد كفروا بالمسجد الحرام، انتهكوا حرمته؛ فآذوا المسلمين فيه، وفتنوهم عن دينهم طوال ثلاثة عشر عامًا قبل الهجرة. وأخرجوا أهله منه وهو الحرم الذي جعله الله آمنًا، فلم يأخذوا بحرمته ولم يجترموا قدسيته.

وإخراج أهله منه أكبر عند الله من القتال في الشهر الحرام، وفتنة الناس عن دينهم أكبر عند الله من القتل، وقد ارتكب المشركون هاتين الكبيرتين فسقطت حجتهم في التحرز بحرمة البيت الحرام وحرمة الشهر الحرام، ووضح موقف المسلمين في دفع هؤلاء المعتدين على الحرمات الذين يتخذون منها ستارًا حين يريدون، وينتهكون قداستها حين يريدون، وكان على المسلمين أن يقاتلوهم أنى وجدوهم، لأنهم عادون باغون أشرار، لا يرقبون حرمة، ولا يتحرجون أمام قداسة، وكان على المسلمين ألا يدعوهم يحتمون بستار زائف

من الحرمات التي لا احترام لها في نفوسهم ولا قداسة. لقد كانت كلمة حق يراد بها باطل، وكان التلويح بحرمة الشهر الحرام مجرد ستار يحتمون خلفه، لتشويه موقف الجاعة المسلمة، وإظهارها بمظهر المعتدي، وهم المعتدون ابتداء، وهم الذين انتهكوا حرمة البيت

إن الإسلام منهج واقعي للحياة، لا يقوم على مثاليات خيالية جامدة في قوالب نظرية، إنه يواجه الحياة البشرية - كما هي - بعوائقها وجواذبها وملابساتها الواقعية، يواجهها ليقودها قيادة واقعية إلى السير وإلى الارتقاء في آن واحد. يواجهها بحلول عملية تكافئ واقعياتها، ولا ترفرف في خيال حالم، ورؤى مجنحة: لا تجدي على واقع الحياة شيئًا!

هـؤلاء قـوم طغاة بغاة معتدون لا يقيمون للمقدسات وزنا، ولا يتحرجون أمام الحرمات، ويدوسون كل ما تواضع المجتمع على احترامه من خلق ودين وعقيدة. يقفون دون الحق فيصدون الناس عنه، ويفتنون المؤمنين ويؤذونهم أشد الإيـذاء، ويخرجونهم من البلد الحرام الذي يأمن فيه كل حي حتى الهوام! ثم بعد ذلك كله يتسترون وراء الشهر الحرام ويقيمون الدنيا ويقعدونها باسم الحرمات والمقدسات، ويرفعون أصواتهم: انظروا ها هو ذا محمد ومن معه ينتهكون حرمة الشهر الحرام!

فكيف يواجههم الإسلام؟ يواجههم بحلول مثالية نظرية طائرة؟ إنه إن يفعل يجرِّد المسلمين الأخيار من السلاح، بينها خصومهم البغاة الأشرار يستخدمون كل سلاح، ولا يتورعون عن سلاح! كلا إن الإسلام لا

يصنع هذا؛ لأنه يريد مواجهة الواقع، لدفعه ورفعه. يريد أن يزيل البغي والشر، وأن يقلّم أظافر الباطل والضلال، ويريد أن يسلم الأرض للقوة الخيرة، ويسلم القيادة للجهاعة الطيبة، ومن شم لا يجعل الحرمات متاريس يقف خلفها المفسدون البغاة الطغاة ليرموا الطيبين الصالحين البناة، وهم في مأمن من رد الهجهات ومن نبل الرماة!

إن الإسلام يرعى حرمات من يرعون الحرمات، ويشدِّد في هذا المبدأ ويصونه، ولكنه لا يسمح بأن تُتخذ الحرمات متاريس لمن ينتهكون الحرمات، ويؤذون الحرمات، ويقتلون المومنين، ويقتلون المومنين، ويوتكبون كل منكر وهم في منجاة من القصاص تحت ستار الحرمات التي يجب أن تصان!

وهو يمضي في هذا المبدأ على اطراد.. إنه يحرم الغيبة.. ولكن لا غيبة لفاسق.. فالفاسق الذي يشتهر بفسقه لا حرمة له يعف عنها الذين يكتوون بفسقه، وهو يحرم الجهر بالسوء من القول، ولكنه يستثني و إلا من ظُلِم النساء: ١٤٨) فله أن يجهر في حق ظالمه بالسوء من القول؛ لأنه حق؛ ولأن السكوت عن الجهر به يُطمع الظالم في الاحتماء بالمبدأ الكريم الذي لا يستحقه! ومع هذا يبقى الإسلام في مستواه الرفيع لا يتدنى وسائلهم الخسيسة، إنه فقط يدفع الجماعة المسلمة إلى مستوى الأشرار البغاة. ولا إلى أسلحتهم الخبيثة ووسائلهم الخسيسة، إنه فقط يدفع الجماعة المسلمة إلى الضرب على أيديهم، وإلى قتالهم وقتلهم، وإلى تطهير جو الحياة منهم.. هكذا جهرة وفي وضح النهار.

وحين تكون القيادة في الأيدي النظيفة الطيبة المؤمنة المستقيمة، وحين يتطهر وجه الأرض عمن ينتهكون

الحرمات ويدوسون المقدسات.. حينئذ تُصان للمقدسات حرمتها كاملة كها أرادها الله.

هذا هو الإسلام.. صريحًا واضحًا قويًّا دامغًا، لا يلف ولا يدور؛ ولا يدع الفرصة كذلك لمن يريد أن يلف من حوله وأن يدور. وهذا هو القرآن يقف بالمسلمين على أرض صلبة، لا تتأرجح فيها أقدامهم، وهم يمضون في سبيل الله، لتطهير الأرض من الشر والفساد، ولا يدع ضهائرهم قلقة متحرجة تأكلها الهواجس وتؤذيها الوساوس.. هذا شر وفساد وبغي وباطل.. فلا حرمة له إذن، ولا يجوز أن يتترس بالحرمات، ليضرب من ورائها الحرمات! وعلى المسلمين أن يمضوا في طريقهم في يقين وثقة؛ في سلام مع ضهائرهم، وفي سلام من الله (۱).

## ثالثًا. حكم القتال في الأشهر الحرم:

هذا، وقد اختلف أهل العلم في مسألة نسخ النهي عن القتال في الأشهر الحُرُم، وجمهور أهل العلم على أن النهي منسوخ، ورأوا جواز القتال في الأشهر الحُرُم، وبعض أهل العلم قال: إنه مُحكم لم يُنسَخ، وقال هذا الفريق: إن القتال على قسمين: قتال ابتداء، وهذا لا يجوز في الأشهر الحُرُم، وقتال الدَّفع، وهذا جائز، وقد نقل غير واحد من العلماء الإجماع على جوازه في الأشهر الحُرُم وفي غيرها.

يقول الشيخ الطاهر ابن عاشور: "والآية دليل على تحريم القتال في الأشهر الخرم وتقرير لما لتلك الأشهر من الحرمة التي جعلها الله لها منذ زمن قديم،

لعله من عهد إبراهيم الطِّنين فإن حرمة الزمان تقتضي ترك الإثم في مُدَّته.

وهذه الأشهر هي زمن للحج ومقدماته وخواتمه وللعمرة كذلك، فلو لم يحرم القتال في خلالها لتعطل الحج والعمرة؛ ولذلك أقرَّها الإسلام أيام كان في بلاد العرب مشركون لفائدة المسلمين وفائدة الحج، قال المَهَا: ﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَمْبَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِينَا لِلنَّاسِ وَالشَّهَرَ الْعَرَامَ ﴾ (المائدة: ٩٧).

وتحريم القتال في السهر الحرام قد خُصص بعد هذه الآية ثم نُسِخ، فأما تخصيصه فبقول الله تعالى: ﴿ وَاَفْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِنْنَةُ الْمَسْجِدِ الْمَرَامِ حَتَى يُقَايَلُوهُمْ وَالْفِنْنَةُ الْمَسْجِدِ الْمَرَامِ حَتَى يُقَايَلُوكُمْ اللّهُ مِن الْقَتْلُ وَكُمْ فَافْتَلُوهُمْ عَند المسْجِدِ الْمَرَامِ حَتَى يُقَايَلُوكُمْ فَافْتَلُوهُمْ كَنَاكِ جَزَاءُ الْكَفِينَ الله فَإِن النَهُ وَاللّهُ فَإِن النَهُ وَاللّهُ فَإِن النَهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَعَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُوا أَنّ اللّهُ مَعَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ا

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج١، ص٢٢٦،
 ٢٢٧

فَأَتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُنْقِينَ ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَمْهُمُ لُلْمُمُ مُفَاقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتْمُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُوا وَخُدُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُوا وَخُدُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُوا وَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ فَ النَوبَةِ، فَإِنها صرَّحت بإبطال العهد عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ فَ النوبة ، فَإِنها صرَّحت بإبطال العهد الذي عاهد المسلمون المشركين على الهدنة، وهو العهد الواقع في صاح الحديبية؛ لأنه لم يكن عهدًا مؤقتًا بزمن الواقع في صاح الحديبية؛ لأنه لم يكن عهدًا مؤقتًا بزمن معين ولا بالأبد، ولأن المشركين نكثوا أيانهم كما في الآية الأخرى: ﴿ أَلَانُقَنْلُونَ وَمَا نَصَافُوا أَيَانِهُم كما في وَكُمُ وَالِولِ اللّهِ الْوَلِي اللّهِ النوبَة : ١٢).

ثم إن الله تعالى أجّلهم أجلًا وهو انقضاء الأشهر الحرم من ذلك العام وهو عام تسعة من الهجرة في حجة أي بكر الصديق بالناس؛ لأن تلك الآية نزلت في شهر شوال وقد خرج المشركون للحج فقال لهم: ﴿ فَسِيمُوا فَي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّاللَّا الللَّهُ وَالّ

وأغزى أبا عامر إلى أوطاسَ في الشهر الحرام، وقد أجمع المسلمون على مشروعية الغزو في جميع أشهر السنة يغزون أهل الكتاب وهم أولى بالحرمة في الأشهر الحرم من المشركين.

فإن قلت: إذا نُسخ تحريم القتال في الأشهر الحُرم، فيا معنى قول النبي ﷺ في خُطبة الوداع: "إن دِماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحُرْمَة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا"(1)، فإن التشبيه يقتضي تقرير حُرمة الأشهر، قلت: إن تحريم القتال فيها تبع لتعظيمها وحرمتها وتنزيهها عن وقوع الجرائم والمظالم فيها فالجريمة فيها تعد أعظم منها لو كانت في غيرها، والقتال الظلمُ عرَّم في كل وقت، والقتال لأجل الحق عبادة فنُسخ تحريم القتال فيها الحق عبادة فنُسخ تحريم القتال فيها حرمة الأشهر بالنسبة لبقية الجرائم.

وأحسن من هذا أن الآية قرَّرت حُرْمَة القتال في الأشهر الحرم؛ لحكمة تأمين سُبُل الحج والعمرة؛ إذ العمرة أكثرها في رجب، ولذلك قال: ﴿ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢١٧)، واستمر ذلك إلى أن أبطل النبي الحجّ على المشركين في عام حجة أبي بكر بالناس؛ إذ قد صارت مكة بيد المسلمين ودخل في الإسلام قريش ومعظم قبائل العرب والبقية مُنعوا من زيارة مكة، وأن ذلك كان يقتضي إبطال تحريم القتال في الأشهر الحرم؛ لأن تحريمه فيها لأجل تأمين سبيل الحج والعمرة، وقد تعطل ذلك بالنسبة للمشركين ولم يبق الحج إلا للمسلمين وهم لا قتال بينهم، إذ قتال الظلم محرم في كل زمان، وقتال الحق يقع في كل وقت ما لم يشغل عنه شاغل مثل الحج، فتسميته نسخًا تسامح، وإنها هو انتهاء مورد الحكم، ومثل هذا التسامح في الأسهاء

أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الحج، باب الخطبة أيام
 منى (١٦٢٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب القسامة والمحاربين
 والقصاص (٣١٨٠)، واللفظ له.

معروف في كلام المتقدمين، ثم أسلم جميع المشركين قبل حجة الوداع، وذكر النبي المسلام حرمة الأشهر الحرم في خطبته، وقد تعطل حينئذ العمل بحرمة القتال في الأشهر الحرم، إذ لم يبق مشرك يقصد الحج. فمعنى نسخ تحريم القتال في الأشهر الحرم أن الحاجة إليه قد انقضت كما انتهى مصرف المؤلَّفة قلوبهم من مصارف الزكاة بالإجماع لانقراضهم (1).

#### الخلاصة:

- الصدّ عن سبيل الله والمسجد الحرام وإخراج المسلمين من ديارهم وفتنتهم عن دينهم بالأذى والقتل من قِبَل المشركين إثم أعظم وأكبر عند الله من القتال في الأشهر الحرم.
- المسلمون لم يبدءوا العدوان، وإنها رَدُّوا عدوان المعتدين، والنبي الله والمؤمنون معه أحفظ الناس لحرمة الأشهر الحرم، وما حدث من قتال فهو خطأ في التأويل على أن هذا ضمن سلسلة رد العدوان بين المسلمين والمشركين أو خطأ في التقدير على أن اليوم آخر أيام جمادى.
- جمهور أهل العلم على أن النهي عن القتال في الأشهر الحرم منسوخ، وبعضهم قال: إنه محكم ولم ينسخ، ولكن اتفق الجميع على وجوب القتال لرد العدوان في الأشهر الحرم أو في غيرها.

# 

الشبهة السابعة والستون

ادعاء أن النبي ﷺ أُذُنّ يصدِّق كل ما يقال له (\*)

## مضمون الشبهة :

يدَّعي المنافقون أن النبي اللهِ أُذُنَّ، أي: كل مَن قال له شيئًا صدَّقه، وكل من حدّثه صدّقه، فإذا ما جاءوه وحلفوا له صدَّقهم دون تمييز بين الصدق والكذب، قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلنَّيِّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَنْنَى النَّيِ وَيَقُولُونَ هُوَ أَنْنَ ﴾ (النوبة: ٦١).

## وجها إبطال الشبهة:

- ا كان النبي الله يعامل المنافقين بأحكام الشريعة وآدابها التي يعامل بها عامة المسلمين، كما أمره ربه بمعاملة الناس على ما يظهر منهم.
- الرسول الشافقين وغير؛ أي: يؤمن بها يوحي إليه
   ربه من أخبار المنافقين وغيرهم، ويصدِّق ما يقوله
   المؤمنون الصادقون، ولا يفضح أمر المنافقين الكاذبين.

### التفصيل:

# أولا. معاملة النبي ﷺ للمنافقين كانت على ظاهر أحوالهم:

هذا ضَرْبٌ من دلائل نفاق أولئك المنافقين وآثاره، وهو إيذاء رسول الله بالطّعن في أخلاقه العظيمة وشمائله الكريمة. وهم هنا يقولون عن رسول الله بن إنه أذن، أي: من حدّثه شيئًا صدَّقه، وقولهم "أُذُن" هو من تسمية الشخص باسم الجارحة للمبالغة في وصفها

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (التوبة/ ٦١). الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (التوبة/ ٦١).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٢،
 - ٣٢٨: ٣٢٨.

بوظيفتها، وهو كثرة السمع لما يقال وتصديقه كأنه كله أذن سامعة؛ كقولهم للجاسوس: عين، ويطلق على لازمه وهو عدم الدقة في التمييز بين ما يسمع، وتصديق ما يُعقل وما لا يُعقل، فيراد به الذم، وهو من أكبر عيوب الملوك والأمراء والرؤساء؛ لما يترتب عليه من قبول الغش والكذب والنميمة، وتقريب المنافقين وإبعاد الناصحين.

قال أبو السعود: "إنها قالوه - أي قولهم هذا - لأنه و كان لا يواجههم بسوء ما صنعوا، ويَصْفَح عنهم حليًا وكرمًا، فحملوه على سلامة القلب، وقالوا ما قالوا، ولقد كان و على عامل المنافقين بأحكام الشريعة وآدابها التي يعامل بها عامة المسلمين، كها أمره الله و بناء المعاملة على الظواهر، فظن أولئك أنه يصدق كل ما يقال له.

ولقد لقن الله على الرقاعليهم، فقال: ﴿ قُلُ أَذُنُ خَيْرِ لَكُومِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةً لَا يَعْمَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةً لِللَّذِينَ اَمَنُوا مِنكُو اللهِ عَلَى اللهِ وَيُؤْمِنُ لِلمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةً لِللَّذِينَ اَمَنُوا مِنكُو إلانه أَذُن خير، لا كها تزعمون، فهو لا ولكنه نِعْمَ الأذن؛ لأنه أُذُن خير، لا كها تزعمون، فهو لا يقبل مما يسمعه إلا الحق وما وافق الشرع، وما فيه المصلحة، والخير للخلق، وليس بأذن في غير ذلك كساع الباطل، والكذب والغيبة والنميمة والجدل والمراء، فهو لا يلقي سمعه لشيء من ذلك، وإذا سمعه من غير أن يستمع إليه لا يقبله، ولا يصدق ما لا يجوز تصديقه شرعًا أو عقلًا، كها هو شأن من يوصفون بهذا الوصف من الملوك والرغهاء فيستعين المتملّقون وأصحاب الأهواء به على السعاية والوشاية عنهم وأصحاب الأهواء به على السعاية والوشاية عنهم لإبعاد الناصحين المخلصين عنهم، وحملهم على من

يبغون إيذاءه(١).

وفي قوله: ﴿ أُذُنُ حَيْرٍ لَّكُمْ ﴾ دليل على أن خيرية الرسول ﷺ قد شملت الجميع، فلم يقل: أذن خير للمؤمنين، فقد تعدت هذه الخيرية المؤمنين إلى المنافقين وإلى الكفار، فكان رسول الله ﷺ لا يفضح منافقًا، إلا إذا فضح الله المنافق بقرآن نزل من السهاء.

وعلى سبيل المثال: كان المنافقون يأتون إلى رسول الله الله الله الله الله الله ويطلبون الله الله الله الله الله الله الإذن، الإذن بالقعود، وكان رسول الله الله يعطيهم الإذن، وحين كان المنافقون يأتون إلى الرسول الكريم ويحلفون له كذبًا، كان يصدقهم، أو على الأرجح لا يفضح كذبهم أمام الناس.

ورد القرآن هنا من باب أسلوب الحكيم، فهو في أوله يوافقهم على قولهم هو أذن، ثم يُتْبِعه ما ينقضه عليهم حتى ينقض على رءوسهم، ولا شيء أبلغ من الرد عليهم بهذا الوجه؛ لأنه في الأول إطهاع لهم بالموافقة، ثم كرَّ على طمعهم بالحسم وأعقبهم في تنقصه باليأس منه، ولا شيء أقطع من الإطهاع ثم اليأس يتلوه ويعقبه (٢).

۱. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، مج٠١،
 ص٦١٥: ١٨٥ بتصرف يسير.

تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، مرجع سابق، ج٩،
 ص٨٤٢٥، ٩٢٤٩ بتصرف.

٣. التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج٦، ص٠٢١.

## ثانيًا. بيان معنى كونه ﷺ أذن خير :

لقد فسر الله على المراد من "أذن الخير" بأفضل الخير وأعلاه، فقال فلى: ﴿ يُوَمِنُ بِأَللّهِ وَيُوَمِنُ لِلْمُوْمِئِينَ ﴾ (النوبة: ٢١)، فهو يصدق بالله على، وما يوحيه إليه من خبركم وخبر غيركم، ويؤمن للمؤمنين الصادقين، وهذا يتضمن أنه لا يؤمن لهؤلاء المنافقين إيهان تسليم وائتهان، ولا يصدقهم في أخبارهم وإن أكدوها بالأيهان الغليظة، كها ظن من قال منهم: ﴿ هُو أَذُنّ ﴾ (النوبة: ٢١) اغترارًا بلُطْفِه على وأدبه؛ إذ كان لا يواجه أحدًا بها يكره، وبمعاملته إياهم كها يعامل أمثالهم من عامة أصحابه.

وأما كونه أذن خير لهم مع هذا، فهو معاملته لهم بالحلم وما يقتضيه حكم الشرع من العمل بالظواهر، ومنها قبول المعاذير، ولو كان يعاملهم بمقتضى ما يسمع عنهم - كما يقتضيه استعمال كلمة أذن - لما سلموا من عقابه؛ لأن أخبار السوء عنهم كثيرة بكثرة أعمالهم السوء فيهم، لو كان يقبل أخبار الشر لقبلها من المؤمنين الصادقين فيهم ولعاقبهم عليها.

#### الخلاصة:

- كان النبي الشراع، وما فيه الخير والمصلحة للحق،
   فلم يلقي سمعه لشيء من الغيبة والنميمة والجدل.

## 200 E.K.

الشبهة الثامنة والستون

دعوى أن الله ﷺ هجر نَبِيَّه ﷺ وقلاه (\*\*)

## مضمون الشبهة :

لما أبطأ جبريل التَّنِينُ عن رسول الله تَلِي بالوحي أيامًا، زعم المشركون أن ربّ محمد قلاه وأبغضه وتركه، وقالوا: لو كان أمره من الله لتابع عليه كما كان يفعل بمن كان قبله من الأنبياء!

## وجوه إبطال الشبهة:

- ١) القسم على نفي هجر الله كلَّك نبيه ﷺ.
  - ٢) دلائل محبة الله لنبيه ﷺ.
  - ٣) موجبات شكر النعمة.

#### التفصيل:

أولا. القسم على نفي كون الله ﷺ: قلى نبيه ﷺ:

يردُّ الله ﷺ على المشركين زعمهم أن ربِّ محمد قلاه

ا. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱۰، ص۱۹،۵۱۸، بتصرف یسیر.

<sup>(\*)</sup> الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الضحى/ ٣: ٥).

وهجره، بأن أقسم سبحانه بالضَّحَى وما جعل فيه من الضياء، وبالليل إذا سكن فأظلم، على أنه عَلَى ما ترك حبيبه ولا أبغضه، قال عَلَى: ﴿ وَٱلضَّحَى ﴿ وَٱلصَّحَى ﴾ وَالصَحَى .

فهذا قسم بهذين الآنين الرائقين الموحيين. يربط بين ظواهر الكون ومشاعر النفس. ويوحي إلى القلب البشري بالحياة الساعرة المتجاوبة مع هذا الوجود الجميل الحي، المتعاطف مع كل حي. فيعيش ذلك القلب في أنس من هذا الوجود، غير موحش ولا غريب فيه فريد.. وفي هذه السورة بالذات يكون لهذا الأنس وقعه. فظل الأنس هو المراد مده. وكأنها يوحي الله لرسوله من منذ مطلع السورة أن ربه أفاض من حوله الأنس في هذا الوجود، وأنه من ثَمَّ غير مجفو فيه ولا فريد!

وبعد هذا الإيحاء الكوني يجيء التوكيد المباشر: ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ السَمَى ﴾ أي: ما تركك ربك ولا جفاك كها زعم من يريدون إيذاء روحك وإيجاع قلبك وإقلاق خاطرك، وهو ربك وأنت عبده المنسوب إليه، المضاف إلى ربوبيته، وهو راعيك وكافلك(١).

وجاء القسم لتأكيد الخبر ردًّا على زعم المشركين أن الوحي انقطع عن النبي ﷺ حين رأوه لم يقم الليل بالقرآن بضع ليال. فالتأكيد منصبٌ على التعريض المعرض به لإبطال دعوى المشركين. فالتأكيد تعريض بالمشركين، وأما رسول الله ﷺ فلا يتردد في وقوع ما يخبره الله بوقوعه.

ومناسبة القسم بن ﴿ وَالضَّحَىٰ اللهِ وَالْتَبْحَىٰ اللهِ إِذَا سَجَىٰ اللهِ أَن الضحى وقتُ انبثاق نور الشمس، فهو إيهاء إلى تمثيل نزول الوحي وحصول الاهتداء به، وأن الليل وقت قيام النبي المرآن، وهو الوقت الذي كان يسمع فيه المشركون قراءتَه من بيوتهم القريبة من بيته أو من المسجد الحرام.

ولذلك قُيد ﴿ وَالنِّلِ ﴾ بظرف ﴿ إِذَا سَبَى ﴾ ، فلعل ذلك وقت قيام النبي ﷺ ، قال ﷺ : ﴿ فِرُ النِّلَإِ لَا قَلِيلًا ﴾ النبي ﷺ ، قال ﷺ : ﴿ فَرُ النَّيلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ النمية فتم أوانقُص مِنْهُ قَلِيلًا ﴾ (الزمل) . والظاهر أن هذه السورة نزلت عقب فترة ثانية فتر فيها الوحي بعد الفترة التي نزلت إثرها سورة المدثر ، فعن ابن عباس وابن جريج: "احتبس الوحي عن رسول الله ﷺ خسة عشر يومًا أو نحوها ، فقال المشركون: إن محمدًا ودّعه ربه وقلاه ، فنزلت الآية".

## واحتباس الوحي عن النبي ﷺ وقع مرتين:

أولاهما: قبل نزول سورة المدثر أو المزمل، أي بعد نزول سورتين من القرآن أو ثلاث على الخلاف في الأسبق من سورتي المزمل والمدثر، وتلك الفترة هي التي خشي رسول الله الله الله الله عنه الوحي، وهي التي رأى عقبها جبريل على كرسي بين السهاء والأرض، وقد قيل: إن مدة انقطاع الوحي في الفترة الأولى كانت أربعين يومًا، ولم يشعر بها المشركون لأنها كانت في مبدأ نزول الوحي قبل أن يشيع الحديث بينهم فيه، وقبل أن يقوم النبي الله القرآن ليلًا.

وثانيتهما: فترة بعد نزول نحو من ثمانِ سور؛ أي: السور التي نزلت بعد الفترة الأولى، فتكون بعد تجمع عشر سور، وبذلك تكون هذه السورة حادية عشرة،

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٣٩٢٦،
 ٣٩٢٧.

فيتوافق ذلك مع عددها في ترتيب نزول السور.

والاختلاف في سبب نزول هذه السورة يدل على عدم وضوحه للرواة، فالذي نظنه أن احتباس الوحي في هذه المرة كان لمدة نحو من اثني عشر يومًا، وأنه ما كان إلا للرفق بالنبي وسي الشيخ من نفسه، وتعتاد قوته تحملً أعباء الوحي؛ إذ كانت الفترة الأولى أربعين يومًا، ثم كانت الثانية اثني عشر يومًا أو نحوها، فيكون نزول سورة الضحى هو النزول الثالث، وفي المرة الثالثة بحصل الارتياض في الأمور الشاقة؛ ولذلك يكثر الأمر بتكرر بعض الأعال ثلاثًا، وجهذا الوجه يجمع بين غتلف الأخبار في سبب نزول هذه السورة وسبب نزول سورة المدثر (۱).

## ثانيًا. محبَّة الله لنبيه:

ثم بيَّن الله لنبيه برهان ذلك الحب، وعلامته، وما اختصه به من الخصائص والكرامات التي هي دلائل ذلك الحب لا كها يدعي هؤلاء المبغضون، فقال الحلاق وَلَلاَ خَرَةُ خَيرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ الله وَلَسَوْفَ يُعطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَىٰ الله عَلَى مِنَ ٱلْأُولَىٰ الله وَلَسَوْفَ يُعطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَىٰ الله وَلَا عندي في مرجعك إليَّ يا عمد خير لك مما عجّلتُ لك من الكرامة في الدنيا، وسوف يعطيك ربك في الدنيا الفلاح، وفي الآخرة الثواب، والحوض والمقام المحمود.

وما غاض معين فضله وفيض عطائه. فإن لك عنده في الآخرة من الحسنى خيرًا مما يعطيك منها في الدنيا: ﴿ وَلَلاَّخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ﴿ الضحى ) . . فهو الخير أُولًا وأخيرًا . . وإنه ليدخر لك ما يرضيك من التوفيق

المرة خير من العودة التي سبقت، أي تكفل الله بأن لا

ويُومِئ ذلك إلى أن عودة نزول الوحي عليه هذه

في دعوتك، وإزاحة العقبات من طريقك، وغلبة منهجك، وظهور حقك.. وهي الأمور التي كانت تشغل باله وهو يواجه العناد والتكذيب والأذى والكيد.. والشهاتة (٢).

وقوله: ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ الله الضمى) عطف على جملة: ﴿ وَٱلضَّحَىٰ الله الضمى) المستدأ به، والجملة معطوفة على الجمل الابتدائية، وليست معطوفة على جملة جواب القسم، بل هي ابتدائية، فلما نُفي القِلى بشر بأن آخرته خير من أولاه، وأن عاقبته أحسن من بدأته، وأن الله خاتم له بأفضل مما قد أعطاه في الدنيا وفي الآخرة.

وما في تعريف ﴿ وَلَلْآخِرَةُ ﴾ و﴿ الْأُولَى ﴾ من التعميم يجعل معنى هذه الجملة في معنى التذييل الشامل لاستمرار الوحي وغير ذلك من الخير. والآخرة: مؤنث الآخرة وغلب لفظ الآخرة في اصطلاح القرآن على الحياة الآخرة وعلى الدار الآخرة كما غلب لفظ الأولى على حياة الناس التي قبل انخرام هذا العالم، فيجوز أن يكون المراد هنا من كلا اللفظين كلا معنييه، فيفيد أن الحياة الآخرة خير له من هذه الحياة العاجلة تبشيرًا له بالخيرات الأبدية، ويفيد أن حالاته تجري على الانتقال من حالة إلى أحسن منها، فيكون تأنيث الوصفين جاريًا على حالتي التغليب وحالتي التوصيف، ويكون التأنيث في هذا المعنى الثاني لراعاة معنى الحالة.

 التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١٥، ج٣٠، ص٣٩٤: ٣٩٦ بتصرف.

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٣٩٢٧.

ينقطع عنه نزول الوحي من بعد، فاللام في: ﴿ وَلَلْآخِرَهُ ﴾ و ﴿ الْأُولَى ﴾ لام الجنس، أي كُلّ آجل أمره هو خير من عاجله في هذه الدنيا وفي الأخرى.

واللام في قوله: ﴿ لَكَ ﴾ لام الاختصاص، أي خير ختص بك وهو شامل لكل ما له تعلق بنفس النبي ﷺ في ذاته وفي دينه وفي أمته، فهذا وعد من الله بأن ينشر دين الإسلام وأن يُمكِّن أمته من الخيرات التي يأملها النبي ﷺ. فعن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: عُرِض عليَّ ما هو مفتوح لأمَّتي بعدي فسَرَّني، فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَلَلَا خِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى الله ﴾ (الضحى) (١).

وحذف المفعول الثاني لـ ﴿ يُعْطِيكَ ﴾ ليعم كل ما يرجوه ﷺ من خير لنفسه ولأمته، فكان مفاد هذه الجملة تعميم العطاء كها أفادت الجملة قبلها تعميم الأزمنة. وجِيء بفاء التعقيب في ﴿ فَتَرَّفَى ﴾ لإفادة كون العطاء عاجل النفع، بحيث يحصل به رضى المعطى عند العطاء، فلا يترقّب أن يحصل نفعه بعد تربص. وتعريف ﴿ رَبُّكَ ﴾ بالإضافة دون اسم الله العلم لما يؤذن به لفظ "رب" من الرأفة واللطف، وللتوسل إلى إضافته إلى ضمير المخاطب؛ لما في ذلك من الإشعار

وهو وعد واسع الشمول لما أعطيه النبي الله من النصر والظفر بأعدائه يوم بدر ويوم فتح مكة، ودخول الناس في الدين أفواجًا وما فتح على الخلفاء الراشدين ومن بعدهم من أقطار الأرض شرقًا وغربًا (٢).

فهل بعد هذه المنن العظيمة والنعم الجزيلة يُعقَل أن يبغض الله حبيبه، لقد كذب المشركون فيها زعموا؛ ولذا ختم الله حديثه إلى نبيه بقوله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِكَ فَحَدِّثُ السَحى)، وقوله ﷺ: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَاوَىٰ السَحى)، وقوله ﷺ: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَاوَىٰ السَحى) وَوَجَدَكَ عَآبِلا فَأَغْنَ ﴾ (الضحى) استئناف مَسُوق مَساق الدليل على تحقُّق الوعد؛

بعنايته برسوله وتشريفه بإضافة "رب" إلى ضميره.

محيح: أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٢/ ٨٢) برقم
 وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٧٩٠).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٥١،
 ج٠٣، ص٣٩٨، ٣٩٩.

أي: هو وعد جارِ على سنن ما سبق من عناية الله بك من مبدأ نشأتك ولطفه في الشدائد باطراد، بحيث لا يحتمل أن يكون ذلك من قبيل الصُّدَف؛ لأن شأن الصدف ألَّا تتكرر، فقد علم أن اطراد ذلك مراد لله تعالى.

والمقصود من هذا إيقاع اليقين في قلوب المشركين بأن ما وعده الله به محقق الوقوع قياسًا على ما ذكره به من ملازمة لطفه به فيها مضى، وهم لا يجهلون ذلك، عسى أن يقلعوا عن العناد ويُسرعوا إلى الإيهان، وإلا فإن ذلك مساءة تبقى في نفوسهم وأشباح رعب تخالج خواطرهم. ويحصل مع هذا المقصود امتنان على النبى على وتقوية لاطمئنان نفسه بوعد الله تعالى إياه.

والاستفهام في قول عالى: ﴿ أَلَمْ يَعِدْكَ يَتِهُ الْمَا عَالَى اللهِ ال

والضّلال: عدم الاهتداء إلى الطريق الموصل إلى مكان مقصود سواء سلك السائر طريقًا آخر يبلغ إلى غير المقصود أم وقف حائرًا لا يعرف أي طريق يسلك، وهو المقصود هنا لأن المعنى: أنك كنت في حيرة من حال أهل الشرك من قومك فأراكه الله غير محمود وكرّهه إليك ولا تدري ماذا تتبع من الحق، فإن الله لما أنشأ رسوله على ما أراد من إعداده لتلقي الرسالة في الإبان، أهمتمه أن ما عليه قومه من الشرك خطأ، وألقى

في نفسه طلب الوصول إلى الحق؛ ليتهيأ بـذلك لقبـول الرسالة عن الله تعالى.

وليس المراد بالضلال هنا اتباع الباطل؛ فإن الأنبياء معصومون من الإشراك قبل النبوءة باتفاق علمائنا، وإنها اختلفوا في عصمتهم من نوع الذنوب الفواحش التي لا تختلف الشرائع في كونها فواحش، وبقطع النظر عن التنافي بين اعتبار الفعل فاحشة وبَيْن الخلوّعن وجود شريعة قبل النبوءة، فإن المحققين من أصحابنا نزهوهم عن ذلك، والمعتزلة منعوا ذلك بناء على اعتبار دليل العقل كافيًا في قبح الفواحش عَلَى إرسال كلامهم في ضابط دلالة العقل.

## ثالثًا. موجبات شكر النعمة:

وقد جُعل الشكر هنا مناسبًا للنعمة المشكور عليها وإنها اعتبر تقدير: إذا أردتَ الشكر؛ لأن شكر النعمة تنساق إليه النفوس بدافع المروءة في عرف الناس، وصُدِّر الكلام في سورة الضحى بـ "أما" التفصيلية؛

١. المرجع السابق، ص٣٩٩ وما بعدها.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

لأنه تفصيل لمجمل الشكر على النعمة.

وقد قُوبِلت النعم الثلاث المتفرع عليها هذا التفصيل بثلاثة أعمال تقابلها، فيجوز أن يكون هـذا التفصيل على طريقة اللف والنشر المرتب. وذلك ما درج عليه الطيبي، ويجري على تفسير سفيان بـن عيينـة ﴿ ٱلسَّآبِلَ ﴾ (الضحى: ١٠) بالسائل عن الدين والهدي، فقوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلْمِينِمُ فَلَا نَقْهُرُ اللَّهُ ﴾ (الضحى) مقابل لقوله: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَنَاوَىٰ ١٠ ﴿ السَّحَى الْا محالة؛ أي: فكما آواك ربك وحفظك من عوارض النقص المعتاد لليُّتم، فكن أنت مُكرمًا للأيتام رفيقًا بهم، فجمع ذلك في النهي عن قهره؛ لأن أهل الجاهلية كانوا يقهرون الأيتام؛ ولأنه إذا نهى عن قهر اليتيم مع كثرة الأسباب لقهره؛ لأن القهر قد يصدر من جراء القلق من مطالب حاجاته، فإن فلتات اللسان سريعة الحصول كما قال ﷺ: ﴿ فَلَا تَقُل لَمُمَا أُفِّ ﴾ (الإسراء: ٢٣)، وقال: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَآءَ رَحْمَةِ مِن رَّبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَّـهُمْ فَوْلَامَيْسُورًا ۞ ۞ (الإسراء).

وليس المراد بنعمة ربك نعمة خاصة وإنها أريد الجنس فيفيد عمومًا في المقام الخطابي؛ أي: حدث ما أنعم الله به عليك من النعم، فحصل في ذلك الأمر شكر نعمة الإغناء، وحصل الأمر بشكر جميع النعم لتكون الجملة تذييلًا جامعًا.

ويقول الشيخ سيد قطب: "ويمضي سياق السورة يذكر الرسول الشيخ ما كان من شأن ربه معه منذ أول الطريق. ليستحضر في خاطره جميل صنع ربه به، ومودته له، وفيضه عليه، ويستمتع باستعادة مواقع الرحمة والود والإيناس الإلهي. وهو متاع فائق

تحييه الذكرى على هذا النحو البديع: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِكُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ وَوَجَدَكَ عَآمِلًا فَهَدَىٰ ﴿ ﴾ وَوَجَدَكَ عَآمِلًا فَهَدَىٰ ﴾ (الضحى).

انظر في واقع حالك، وماضي حياتك.. هل ودعك ربك؟ وهل قلاك حتى قبل أن يعهد إليك بهذا الأمر؟ ألم تحط يتمك رعايته؟ ألم تدرك حيرتك هدايته؟ ألم يغمر فقرك عطاؤه؟

لقد ولدت يتيمًا فآواك إليه، وعطف عليك القلوب حتى قلب عمك أبي طالب وهو على غير دينك! ولقد كنت فقيرًا فأغنى الله نفسك بالقناعة، كما أغناك بكسبك ومال أهل بيتك خديجة \_رضي الله عنها \_عن أن تحس الفقر، أو تتطلع إلى ما حولك من ثراء!

ثم لقد نشأت في جاهلية مضطربة التصورات والعقائد، منحرفة السلوك والأوضاع، فلم تطمئن روحك إليها. ولكنك لم تكن تجد لك طريقًا واضحًا مطمئنًا. لا فيما عند الجاهلية ولا فيما عند أتباع موسى وعيسى الذين حرفوا وبدلوا وانحرفوا.. ثم هداك الله بالأمر الذي أوحى به إليك، وبالمنهج الذي يصلك به.

والهداية من حيرة العقيدة وضلال الشعاب فيها هي المنة الكبرى، التي لا تعدلها منة؛ وهي الراحة والطمأنينة من القلق الذي لا يعدله قلق؛ ومن التعب الذي لا يعدله تعب، ولعلها كانت بسبب مماكان رسول الله على يعانيه في هذه الفترة من انقطاع الوحي وشهاتة المشركين ووحشة الحبيب من الحبيب، فجاءت هذه تذكره وتطمئنه إلى أن ربه لن يتركه بلا وحي في التيه، وهو لم يتركه من قبل في الحيرة والتيه!

وبمناسبة ما ذكره ربه بإيوائه من اليتم، وهدايته من

الحيرة وإغنائه من العيلة.. يوجهه ويوجه المسلمين من ورائه إلى رعاية كل يتيم، وإلى كفاية كل سائل، وإلى التحدث بنعمة الله الكبرى عليه، وفي أولها: الهداية إلى هذا الدين: ﴿ فَأَمَّا اللَّيْتِمَ فَلَا نَقْهُر ۚ ﴿ وَأَمَّا السَّابِلَ فَلَا نَقْهُر ﴿ الضحى).

وهذه التوجيهات إلى إكرام اليتيم والنهي عن قهره وكسر خاطره وإذلاله، وإلى إغناء السائل مع الرفق به والكرامة، كانت كها ذكرنا مرارًا من أهم إيحاءات الواقع في البيئة الجاحدة المتكالبة، التي لا ترعى حق ضعيف، غير قادر على حماية حقه بسيفه! حيث رفع الإسلام هذه البيئة بشرعة الله إلى الحق والعدل والتقوى، والوقوف عند حدود الله الذي يحرس حدوده ويغار عليها ويغضب للاعتداء على حقوق عباده الضعاف الذين لا يملكون سيفا يذودون به عن عذه الحقوق.

وأما التحدث بنعمة الله وبخاصة نعمة الهدى والإيهان فهو صورة من صور الشكر للمنعم. يكملها البر بعباده، وهو المظهر العملي للشكر، والحديث الصامت النافع الكريم (١).

#### الخلاصة:

- زعم المشركون أن رب محمد الشهجره وقلاه
   باطل، وجاءت سورة الضحى وفيها إبطال قول
   المشركين.
- جاءت سورة النصحى مبشرة للنبي ﷺ بأن
   الآخرة خير له من الأولى على معنيين في الآخرة

والأولى. وأنه سيعطيه ربه ما فيه رضاه. وذلك يغيظ المشركين.

• ذكَّره الله بها حقَّه به من ألطافه وعنايته في صباه وفي فتوَّته وفي وقت اكتهاله، وأمره بالشكر على تلك النعم بها يناسبها من نفع لعبيده وثناء على الله بها هو أهله.

## AND DES

## الشبهة التاسعة والستون

# دعوى أن النسخ يبين افتراء الرسول ﷺ (\*)

## مضمون الشبهة:

## وجوه إبطال الشبهة:

- النسخ من عند الله ﷺ، ولا علاقة للرسول ﷺ
   بهذا الأمر غير التبليغ.
- ٢) النسخ فيه مصلحة للعباد، وله حِكَم كشيرة ومقاصد جلية.
- ۳) القرآن كله \_ ناسخه ومنسوخه \_ من عند الله نزل به جبريل الطَيْئِ هدى وبشرى وتثبيتًا للمؤمنين.

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٦، ص٣٩٢٧،

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (النحل/ ١٠١).

<sup>(</sup>۱۰) الم يه التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النحل/ ۱۰۲) البقرة/ الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النحل/ ۱۰۲) البقرة/

#### التفصيل:

# أولا. النسخ من عند الله وما على الرسول إلا البلاغ:

هذه السبهة من تقولات المشركين عن القرآن الكريم، فقد روي عن ابن عباس أنه قال: "كان إذا نزلت آية ألين منها، يقول كفار نزلت آية ألين منها، يقول كفار قريش: والله ما محمد إلا يسخر بأصحابه، اليوم يأمر بأمر وغدًا ينهى عنه، وإنه لا يقول هذه الأشياء إلا من عند نفسه".

وحكاية طعنهم في النبي الله بصيغة قصر الموصوف على الصفة، فجعلوه لا صفة له إلا الافتراء، وهو قصر إضافي، أي لست بمرسل من الله. وهذا من مجازفتهم وسرعتهم في الحكم الجائر فلم يقتصروا على أن تبديله افتراء، بل جعلوا الرسول مقصورًا على كونه مفتريًا لإفادة أن القرآن الوارد مقصور على كونه افتراء.

وأصل الافتراء: الاختراع، وغَلَب على اختراع الخبر، أي اختلاقه، فساوَى الكذب في المعنى، ولذلك قد يطلق وحده كما هنا، وقد يطلق مقترنًا بالكذب كقوله الله المناه المناه الكين لا يُؤْمِنُون النحل: ١٠٥) إرجاعًا به إلى أصل الاختراع (١٠٥).

فأوضح الله ﷺ أنه يحكم ما يشاء ويفعل مـا يريـد،

وهو المتصرّف في خلقه بها يشاء، ولا علاقة لرسول الله بهذا الأمر، وإنها هو مبلّغ عن الله أحكامه وآياته، والله هو الذي يبدّل بعضها ببعض، ولذا قال على هنا في الرد على المشركين: ﴿ وَاللهُ الله عَنْ الله على الل

# ثَانيًا. مقاصد النسخ ومراعاته مصالح العباد:

إن المشركين لا يدركون وظيفة هذا الكتاب، لا يدركون أنه جاء لإنشاء مجتمع عالمي إنساني، وبناء أمة تقود هذا المجتمع، وأنه الرسالة الأخيرة التي ليست بعدها من السهاء رسالة، وأن الله الذي خلق البشر عليم بها يصلح لهم من المبادئ والشرائع؛ فإذا بدَّل آية انتهى أجلها واستنفدت أغراضها، ليأتي بآية أخرى أصلح للمحالة الجديدة التي صارت إليها الأمة، وأصلح للبقاء بعد ذلك الدهر الطويل الذي لا يعلمه إلا هو، فالشأن له، ومثل آيات هذا الكتاب كمثل الدواء تعطي للمريض منه جرعات حتى يشفى، ثم ينصح بأطعمة أخرى تصلح للبنية في الظروف العادية. إن المشركين لا يدركون شيئًا من هذا كله، ومن ثم لم يدركوا حكمة تبديل آية مكان آية في حياة الرسول و فحسبوها افتراء منه، وهو الصادق الأمين الذي لم يعهدوا عليه كذبًا قط منه، وهو الصادق الأمين الذي لم يعهدوا عليه كذبًا قط

ويوضح الشيخ الطاهر ابـن عاشــور مناسـبة ورود

٢. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٤، ص٢١٩٤.

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٧،
 ج٤١، ص٢٨١: ٢٨٣ بتصرف.

هذه الآية في سورة النحل مُبَيِّنًا معنى التبديل المراد في قوله ﷺ: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَكَاثَ ءَايَةٍ وَاللهُ المَّالَةُ مَكَاثَ ءَايَةٍ وَاللهُ المَّالَةُ مَكَاثَ ءَايَةٍ وَاللهُ المَّالَةُ بِمَا يُنَزِّفُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ السّمرَ اللَّهِ السّمرَ الكلام فيها على شأن القرآن وتنزيه عما يوسوسه الكلام فيها على شأن القرآن وتنزيه عما يوسوسه الشيطان في الصدّ عن متابعته.

و لما كان من أكبر الأغراض في هذه السورة بيان أن القرآن منزل من عند الله، وبيان فيضله وهديه فابتدئ فيها بآية ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَ كَهَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ (النحل: ٢)، ثم قفيها بآية ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِ كَهَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ (النحل: ٢)، ثم قفيت بها اختلقه المشركون من الطّعن فيه بعد تنقلات جاء فيها: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُم مَّاذَا آنزلَ رَبُّكُرُ فَالُوا أَسْطِيرُ أَلْأُولِينَ لَهُمُ أَنزلَ رَبُّكُرُ فَالُوا أَسْطِيرُ النحل، وأتبع ذلك بتنقلات بديعة فأعيد الكلام على القرآن الكريم وفضائله من قوله الله في فأعيد الكلام على القرآن الكريم وفضائله من قوله في في فأعيد الكلام على القرآن الكريم وفضائله من قوله وله المنتقول النحل: ١٤٤)، ثم قوله في المنافق المنتقول النحل: ١٤٤)، ثم قوله في المنافق المنتقول النحل: ١٤٤)، ثم قوله في المنافق المنتقول النحل: ١٤٤)، ثم قوله في النحل: ﴿ وَمَزَلَنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِنِينَا لَوْلَالُ الشَيْءِ ﴾ (النحل: ١٩٤).

ذلك الاختلاق هو تعمّدهم التّمويه فيها يـأتي مـن

آيات القرآن مخالفًا لآيات أخرى لاختلاف المقتضى والمقام. والمغايرة باللين والشدّة، أو بالتعميم والتخصيص، ونحو ذلك عما يتبع اختلاف اختلاف المقامات واختلاف الأغراض واختلاف الأحوال التي يتعلّق بها، فيتّخذون من ظاهر ذلك دون وضعه مواضعه وحمله محاملة مغامز يتشدّقون بها في نواديهم، يجعلون ذلك اضطرابًا من القول ويزعمونه شاهدًا باقتداء قائله في إحدى المقالتين أو كلتيهما.

فالمراد من التبديل في قوله الله التغاير بين الأغراض والمقامات، أو التغاير في المعاني واختلافها باختلاف المقاصد والمقامات مع وضوح الجمع بين محاملها. والمراد بالآية الكلام التام من القرآن الكريم، وليس المراد علامة صدق الرسول الله أعني المعجزة بقرينة قوله الله في والله أع لم بيما يُرَلُ الله في المعجزة بقرينة قوله الله في الأحكام؛ مثل نسخ قوله تعالى: ﴿ وَلا بَعَهُم بِهِ مِه لا لا حكام؛ مثل نسخ قوله تعالى: ﴿ وَلا بَعَهُم بِهِ مِه لا لا والإسراء)، بقوله تعالى: ﴿ وَالله المركِينَ الله المركِينَ الله المركِينَ الله الله المركِينَ الله المسلم المنه المشركين الله المعجزة حين تكوّنت الجامعة الإسلامية، وأما نسخ المحرة حين تكوّنت الجامعة الإسلامية، وأما نسخ المحرة حين تكوّنت الجامعة الإسلامية، وأما نسخ المحرة حين تكوّنت الجامعة الإسلامية، وأما نسخ

التلاوة فلم يرد من الآثار ما يقتضي وقوعه في مكة فمن فسر به الآية كما نقل عن مجاهد فهو مشكل.

وكذلك قوله الله المؤاخرة على مَا يَعُولُونَ وَاهْجُرَهُمْ هَمَّرُ مَلَى مَا يَعُولُونَ وَاهْجُرَهُمْ هَمَّرًا جَيلًا الله الله الله المراكبة من فا المراكبة من فإذا جاءت آيات بعد ذلك لدعوتهم وتهديدهم زعموا أنه انتقض كلامه وبدا له ما لم يكن يبدو له من قبل. وكذلك قوله الله الله وصف عذاب يُغُعَلُ في وَلَا يِكُرُ الاحتاف: ٩)، مع آيات وصف عذاب المشركين وثواب المؤمنين.

وكذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ الْمِرَهُ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ (الإسراه: ١٥) مع قوله ﷺ: ﴿ لِيَحْمِلُواْ الْوَزَارَهُمْ مَّ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ اللَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (النحل: ٢٥)، ومن هذا ما يبدو من تخالف بادئ علم الأمر، كقوله بعد ذكر خلق الأرض: ﴿ مُنَّ أَسْتَوَىٰ إِلَى النَّمَا اللَّهُ وَالْأَرْضَ بَعَدُ ذَلِكَ النَّمَا فَي اللَّهُ وَالْأَرْضَ بَعَدُ ذَلِكَ

دَحَنْهَا ﴿ النازعات )، فيحسبونه تناقضًا مع الغفلة عن محمل ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ من جعل "بعد" بمعنى "مع" وهو استعمال كثير، فهم يتوهمون التناقض مع جهلهم أو تجاهلهم بالوَحدات الثماني المقرَّرة في المنطق.

فالتبديل في قوله عَلَى: ﴿ بَدَّلْنَا ﴾ هـو التعويض ببدل، والتعويض لا يقتضي إبطال المعوَّض، بل يقتضي أن يجعل شيء عوضًا عن شيء. وقد يبدو للسامع أن مثل لفظ المعوض بفتح الواو جعل عوضًا عن مثل لفظ العوض بالكسر في آيات مختلفة باختلاف الأغراض من تبشير وإنذار، أو ترغيب وترهيب، أو إجمال وبيان، فيجعله الطاعنون اضطرابًا؛ لأن مثله قد كان بُدّل ولا يتأملون في اختلاف الأغراض.

وجملة ﴿ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ ﴾ معترضة بين شرط "إذا" وجوابها، والمقصود منها تعليم المسلمين، لا الردّ على المشركين؛ لأنهم لو علموا أن الله هو المنزل للقرآن لارتفع البهتان. والمعنى: أنه أعلم بما ينزل من آية بدل آية، فهو أعلم بمكان الأولى ومكان الثانية ومحمل كلتيها، وكل عنده بمقدار وعلى اعتبار.

وقوله: ﴿ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مـج٧،
 ج١٤، ص ٢٨٠: ٢٨٤ بتصرف.

# ثَالثًا. القرآن ناسخه ومنسوخه من عند الله ﷺ:

بيَّن القرآن الكريم أن جبريل الطُّنِينٌ نزل بالقرآن كله ناسخه ومنسوخه من الله ﷺ بالحق والصدق والعدل؛ ليُثبِّتَ الذين آمنوا بها فيه من الحجج والآيات، فيصدقوا بها أنزل أولًا وثانيًا، وتخبـت لـه قلـوبهم ويكـون ذلـك لهم هدى وبشارة ورحمة. ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّ يَلِكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (النعل: ١٠٢)، فما يمكن أن يكون افتراء، وقد نزل ﴿ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ جبريل النَّيْنِ: ﴿ مِن رَّيِّكَ ﴾ لا من عندك ﴿ إِلَّهُ فَي ﴾ لا يتلبس به الباطل ﴿ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الموصولة قلوبهم بالله، فهي تدرك أنه من عند الله، فتثبت على الحق وتطمئن إلى الصدق ﴿ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بها يهديهم إلى الطريق المستقيم، وبها يبشرهم بالنصر (١). جاء في تفسير "التحريــر والتنــوير": وقولــه: ﴿ قُلُ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَبِّكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَا مَنُواْ وَهُدُى وَبُشَرَى لِلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ النحل).

جواب عن قولهم: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُفَتَرٍ ﴾ (النحل: ١٠١) فلذلك فضّل فعل ﴿ قُلّ ﴾ لوقوعه في المحاورة؛ أي: قل لهم: لسّتَ بمُفتر ولا القرآن بافتراء، بل نزَّله روح القدس من الله. وفي أمره بأن يقول لهم ذلك شدٌّ لعزمه؛ لكيلا يكون تجاوزهم الحدّ في البهتان صارفًا إيّاه عن عاورتهم. فبعد أن أبطل الله دعواهم عليه أنه مفتر بطريقة النقض أمر رسوله ﷺ أن يبيّن لهم ماهية القرآن. وهذه نكتة الالتفات في قوله ﷺ: ﴿ مِن رَبِّك ﴾ الجاري على خلاف مقتضى ظاهر حكاية المقول المأمور

بأن يقوله؛ لأن مقتضى الظاهر أن يقول: من ربي، فوقع الالتفات إلى الخطاب تأنيسًا للنبي ربي الله توغّل الكلام معه في طريقة الخطاب.

واختير اسم الربّ لما فيه من معنى العناية والتدبير. و ﴿ الْقُدُسِ ﴾: الطُهر، و ﴿ الْقُدُسِ ﴾: الطُهر، وهو هنا مراد به معنياه الحقيقي والمجازي الذي هو الفضل وجلالة القدر. وإضافة الروح إلى القدس من إضافة الموصوف إلى الصّفة؛ كقولهم: حاتم الجود، وزيد الخير. والمراد: حاتم الجواد، وزيد الخير. فالمعنى: الملك المقدس.

وذكرت علّة من عِلل إنزال القرآن على الوصف المذكور، أي تبديل آية مكان آية، بأن في ذلك تثبيتًا للذين آمنُوا إذ يفهمون محمل كل آية ويهتدون بذلك وتكون آيات البشرى بشارة لهم وآيات الإنذار محمولة على أهل الكفر.

ففي قوله الله المرابعة الله المرابعة ا

وفي تعلّق الموصولِ وصلته بفعل التثبيت إيهاء إلى أن حصول ذلك لهم بسبب إيهانهم، فيفيد تعريضًا بأن غير المؤمنين تقصر مداركهم عن إدراك ذلك الحق فيختلط عليهم الفهم ويزدادون كفرًا ويضلّون ويكون نذارة لهم. والمراد بالمسلمين الذين آمنوا، فكان مقتضى

١. في ظلال القرآن، سيد قطب، مرجع سابق، ج٤، ص٢١٩٤.

بيان الإسلام: الرد على الافتراءات والشبهات

الظاهر أن يقال: وهدى وبشرى لهم، فعدل إلى الإظهار لزيادة مدحهم بوصف آخر شريف(١).

#### الخلاصة:

- النسخ من عند الله تعالى، يمحو ما يشاء ويثبت
   وعنده أم الكتاب، والنبي ﷺ ما عليه إلا البلاغ المبين.
- للنسخ حِكَم عديدة، ولكن المشركين لا يعلمون، ويجادلون بالباطل عنادًا وكفرًا.
- القرآن الكريم جميعه \_ ناسخه ومنسوخه \_ من عند الله ﷺ منزل به أمين الوحي جبريل الطّيِّك هـ دى وبشرى وتثبيتًا وشفاءً للمؤمنين.

# 33 EK

## الشبهة السبعون

# إنكار إنزال الكتب من السماء، وإنكار الكور الوحي والرسالة (\*) ®

## مضمون الشبهة:

أنكر مشركو قريش إنزال كتاب من السماء على الرسول رضي السماء على الرسول رضي وزعموا أن الله لم ينزِّل على بشر شيئًا، وانتهوا من ذلك إلى تكذيب رسل الله وإنكار الوحي والرسالة، قال مَنَّة: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَزَلَ اللهَ عَلَى بَشَرِمِن شَيْء ﴾ (الانعام: ٩١).

الآية التي ورد فيها الرد على الشبهة: (الأنعام/ ٩١).

## وجها إبطال الشبهة:

- ١) هؤلاء المشركون لم يقدروا الله حق قدره؛ لأنهم
   لما أنكروا إنزاله كتبًا من السهاء، أنكروا شأنًا عظيهًا من
   شئونه، وهو هداية الناس بواسطة الرسل.
- إذا كان مشركو قريش واليهود يعترفون بإنزال التوارة من السهاء على موسى الطّينين فلم ينكرون نـزول القرآن على محمد الله ؟

#### التفصيل:

# أولا. هؤلاء المشركون لم يقدروا الله حق قدره بإنكارهم إنزاله كتبًا من السماء على أحد من البشر :

قائلو هذه المقولة هم مشركو مكة، ذلك أن المشركين لمّا استشعروا نهوض الحجّة عليهم في نزول القرآن بأنّه ليس بِدعًا ممّا نزل على الرّسل، توغّلوا في المكابرة والجحود فقالوا: ﴿ مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ ﴾ (الانعام: ٩١)، وتجاهلوا ما كانوا يقولونه عن إبراهيم، وما يعلمونه من رسالة موسى الطّيك وكتابه (٢).

وقيل: نزلت هذه الآية السابقة في طائفة من اليهود، وقيل: في رجل منهم هو "فِنْحاص" من كبراء اليهود وأحبارهم، ورجَّح بعض المفسرين أن قائل ذلك هم المشركون؛ لأن الآية مكية، واليهود لا ينكرون إنزال الكتب من السهاء، وقريش والعرب كانوا ينكرون إرسال محمد على كها قال في : ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَ أَنْدِر النَّاسَ ﴾ (يونس: ٢)، وكقوله: ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى إِلَّا أَن قَالُوا فَي المُعرف الله المنا يقولون:

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٧،
 ج٤١، ص٢٨٤، ٢٨٥.

<sup>(\*)</sup> الآية التي وردت فيها الشبهة: (الأنعام/ ٩١).

<sup>®</sup> في "الدلائل على صحة الوحي الإلهي في الإسلام" طالع: الشبهة العشرين، من الجزء السابع (الإيبان والتدين).

التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج٤،
 ح٧، ص٣٦١ بتصرف.

﴿ مَا آَنُولَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّن شَيْءٍ ﴾ (الانعام: ٩١)، وهم بذلك قد جاءوا إفكًا وأنكروا ما هو معلوم بالتواتر.

وقد رد الله عليهم أولًا بأنَّ مُنْكري الوحي، وإنزال الكتب على الرسل، ما عرفوا الله حق معرفته، ولا وصفوه بها يجب وصفه به، ولا عرفوا فضله على البشر، ولا آمنوا بهذا النوع من قدرته، وهو إفاضة ما شاء من علمه بها يصلح به أمر الناس من الهدى والشرع على من شاء من البشر بواسطة الملائكة، أو بتكليمه إياهم بدون واسطة، إذْ قالوا: إنه ما أنزل شيئًا ما على أحد منهم، قال من في ومَاقَدَرُوا الله حَقَّ قَدِرِه الانعام: (الانعام: ٩١).

وهذا دليل على أن إرسال الرسل وإنزال الكتب من شئونه سبحانه ومتعلق صفاته في النوع البشري، فإنها من مقتضى الحكمة والرحمة، فمن عرفه ولل بصفات الكهال، ونظر في الآيات البينات في أنفس البشر والآفاق فعلم منها أنه أحسن كل شيء خلقه، وأتقن كل شيء صنعه، وخلق الإنسان في أحسن تقويم، مستعدًّا للعروج إلى أعلى عليين، والهبوط إلى أسفل سافلين، من عرف الله بها ذكرنا من الصفات، وعرف البشر بها أجملنا من الأحوال والمميزات، عَلِم عِلْمَ اليقين أن إرسال الرسل وإنزال الكتب من آثار تلك الصفات التي هي مصادر النظام ومظاهر الكهال (۱).

# ثانيًا. اعتراف مشركي مكة واليهود بإنزال التوارة على موسى الطِّيرُة من السماء:

وقد لقّن الله عَلَى نبيه ﷺ الرد على منكري الـوحي والرسالة بقوله ﷺ: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَآ

٦١٣ بتصرف.

أَذَلُ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٌ قُلْ مَنْ أَذَلُ ٱلْكِتنَبَ الّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَى ثُورًا وَهُدَى لِلنّاسِ مَجْعَلُونَهُ قَاطِيسَ تَبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ مُوسَى ثُورًا ﴾ (الانعام: ٩١)، أي: قل يبا محمد له ولاء المنكرين لإنزال شيء من الكتب من عند الله ﷺ في جواب سلبهم العام بإثبات قضية جزئية موجبة: ﴿ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَبَ الّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَى ﴾ وهو التوراة التي قد علمتم أن الله قد أنزلها على موسى نورًا وهدى للناس، علمتم أن الله قد أنزلها على موسى نورًا وهدى للناس، أي ليستضاء بها في كشف المشكلات ويُهتَدى بها من ظلم الشبهات، والخطاب هنا إن كان مُوجَّهًا إلى اليهود كيا يقول جهور المفسرين - فيلا إشكال، وإن كان موجهًا إلى مشركي قريش فمعلوم ما كان بين قريش موجهًا إلى مشركي قريش فمعلوم ما كان بين قريش ويهود المدينة من التعارف، وتسليم قريش أنهم أهل كتاب، وأنهم أعلم منهم لأجله، مما يوجب اعترافهم بحقيقة التوارة، وأنها منزلة من لدنه تعالى (٢).

وقوله على الله ود، والمعنى: أي تجعلون جملتها الخطاب هنا لليه ود، والمعنى: أي تجعلون جملتها قراطيس أي: قطعًا تكتبونها من الكتاب الأصل الذي بأيديكم وتحرفون منها ما تحرفون وتبدلون وتتأولون وتقولون هذا من عند الله، وكان الحبر من أحبارهم، إذا استُفْتِي في مسألةٍ له هوًى في إظهار حكم الله فيها كتب ذلك الحكم في قرطاس، فأظهره للمستفتي ولخصومه، ويخفون كثيرًا من أحكام الكتاب وأخباره، إذا كان لهم هوى في إخفائها، وذلك أن الكتاب كان بأيديم ولم يكن في أيدي العامة من نسخه شيء (٣).

وبعد أن أمر الله رسوله أن يسألهم ذلك السؤال،

ا. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۷، ص۲۱۲،
 ۲. تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۷، ص۲۱۲،
 ۳. تفسیر

عاسن التأويل، القاسمي، مرجع سابق، ج٤، ص٤٣٤.
 تفسير المنار، محمد رشيد رضا، مرجع سابق، ج٧، ص٦١٧.

لَقَّنه الجواب الذي كان يجب أن يجيبوا به: ﴿ قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (الانعام)؛ أي: قل يأيها الرسول: الله أنزله \_ أي كتاب موسى \_ شم دعهم بعد بيان الحق مؤيَّدًا بالحجج والدلائل في باطلهم يخوضون ويلعبون، فإنها عليك البلاغ وعلينا الحساب.

#### الخلاصة:

- المشركون الذين ينكرون الوحي لم يعرفوا الله
   حق معرفته؛ لأنهم ينكرون شأنًا من شئونه ﷺ، وهو
   إرسال الرسل، وإنزال الكتب لهداية الناس.
- لقد كان مشركو مكة نتيجة تعاملهم مع يهود يشرب يعلمون أن التوارة منزلة من عند الله تعالى على موسى المنتخ وعلى الرغم من هذا فإن استكبارهم وعنادهم وتكذيبهم للنبي الشي دفعهم إلى إنكار إنزال أي كتاب من السهاء على أحد من البشر، ولقد أثبت القرآن الكريم تناقض أقوالهم وبطلان زعمهم.

# 999 <u>p</u>re

# الشبهة الحادية والسبعون

# زعم اليهود أن سبب عدم إيمانهم بالنبي ﷺ هو كون قلوبهم غُلْفًا (\*)

## مضمون الشبهة:

زعم بعض اليهود أن سبب عدم إيهانهم بالنبي ﷺ

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (البقرة/ ٨٨، النساء/ ١٥٥، فصلت/ ٥).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (البقرة/ ٨٨، النساء/ ١٥٥، فصلت/ ٦).

وما جاء به هو أن قلوبهم غُلْف، أي: مغطاة بأغطية عَنع أن يصل إليها شيء مما يدعوهم إليه من الإسلام، يقول عَظَن: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا عُلْفُ ۚ بَل لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُوْمِنُونَ ﴿ ﴾ (البقرة).

## وجها إبطال الشبهة:

- ا ما يدعيه اليهود هـ و مجـ رد عـ ذر واه، يريـ د بـ هـ اليهود التملُّص من الإيهان بدعوة محمد ﷺ بعد أن تبيّن لهم دلائل صدقه.

#### التفصيل:

# أولا. ما يدعيه اليهود هو مجرد عذر واهٍ لا دليل عليه:

هذا تعلّل واه من تعللات اليهود المتكررة، وأحد الدعاوى التي كان يدّعيها اليهود في العصر النبوي، وهو قولهم للنبي على: ﴿ قُلُوبُنَا غُلَفٌ ﴾، والغلف: جمع أغلف، وهو الذي جُعل له غلاف، ومنه قيل للقلب الذي لا يعي ولا يفهم: قلب أغلف، كأنه حُجب عن الفهم بالغلاف. ومعنى قولهم: يا محمد، إننا لا نعقل قولك ولا نفهمه؛ لأن قلوبنا مغطاة بأغطية حسية مانعة من نفوذ ما جئت به فيها، ومقصدهم من ذلك التهكم من نقوذ ما جئت، به فيها، ومقصدهم حتى لا يعيد عليهم منه على وهذا من عنادهم وجحودهم وما عُرف الدعوة بعد على وها عُرف

۱. التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق، مج١،
 ج١، ص٩٩٥. التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مرجع سابق، ج١، ص٢٥٤.

من شنشنتهم وسوء اعتذارهم عن الإيان بها جاء به الرسول على والاهتداء بكتابه بعد تقرير الدعوة، وإقامة الحجة وبيان المحجة، وهو كقول المشركين: ﴿ قُلُوبُنَا فِي الحَجة وَبِيانَ المحجة، وهو كقول المشركين: ﴿ قُلُوبُنَا فِي الْحَجة وَبِيانَ المُحجة، وهو كقول المشركين: ﴿ قُلُوبُنَا وَيَنْنِكَ الْحَجة وَبِيانَ المُحْوَنَا إِلْيَهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَنْنِكَ عَلَابٌ ﴾ (نصلت: ٥).

## ثَانيًا. خَلَق الله اليهود كسائر العقلاء:

لقد رد الله على عليهم بها يُشعِر بكذبهم وعنادهم، فقليلًا فقال: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلَفُ عَلَى لَمَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴿ مَلَ مَا يُؤْمِنُونَ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴿ إِلّا عَلِيلًا ﴿ النساء ).

وقوله: ﴿ بَلُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفّرِهِمْ ﴾ (البقرة: ٨٨) تسجيل عليهم وفضح لهم بأنهم صمموا على الكفر، والتمسك بدينهم من غير التفات لحجة النبي الله فلما صمموا على ذلك عاقبهم الله باللعن والإبعاد عن الرحمة والخير، فحرمهم التوفيق والتبصّر في دلائل صدق الرسول، فاللعنة حصلت لهم عقابًا على التصميم على الكفر وعلى الإعراض عن الحق، وفي ذلك ردّ لما أوهموه من أن قلوبهم خُلقت بعيدة عن الفهم؛ لأن الله خلقهم كسائر العقلاء مستطيعين لإدراك الحق لو توجهوا إليه بالنظر وترك المكابرة (١).

إن ما وصفوا به قلوبهم من أنها غلف لا تفهم الحق بطبعها، ليس هو الحق الواقع، بل كان كفرهم السديد وما له من الأثر القبيح في أخلاقهم وأعمالهم - سببًا في الطبع على قلوبهم، فأبعدهم الله على قلوبهم، فأبعدهم الله الله الله على قلوبهم،

جمودهم على ذلك الكفر التقليدي ولوازمه، وعدم نظرهم في شيء آخر نظر استدلال واعتبار، ولا يتأملون تأمل الإخلاص والاستبصار، والنظر والتأمل إنها هو من الأمور الممكنة التي ينالها كسبهم، ويصل إليها اختيارهم، ولكنهم لا يختارون إلا ما ألفوا وتعودوا.

هذا هو معنى اللعن، وقد ذكرت معه علته ليُعلم أنه جرى على سنة الله على الأسباب والمسببات، وأن الله لم يظلمهم بهذا، وإنها ظلموا أنفسهم بالكفر الذي يستتبع الكفر، والعصيان الذي يجرُّ إلى التهادي في العصيان، كما هي السنة في أخلاق الإنسان؛ لهذا لم يؤمنوا إلا قليلًا، وإنها العلة في الإيهان باعتبار ما يؤمن أبه من أصول الدين وأحكام الشريعة، والنسبة إلى اليقين في الإيهان، وتحكيمه في الفكر والوجدان.

ولقد كان اليهود يؤمنون بالشريعة في الجملة، وكها تعطيه ظواهر الألفاظ، ولكنهم لم يلبسوها مفصلة تفصيلا، ولم يفقهوا حكمها وأسرارها، فلم يكن لها سلطان على قلوبهم، ولم تكن هي المحركة لإرادتهم في أعهالهم، وإنها كان يجركها الهوى، فالإيهان إنها كان عركها الهوى، فالإيهان إنها كان عندهم قولا باللسان، ورسم يلوح في الخيال تكذب الأعهال، وهذا هو الإيهان الذي لا قيمة له عند الله كان وقد يكون المقصود بقلة الإيهان هنا هو أنه لا يؤمن بالنبي وما جاء به إلا قليل منهم؛ كابن سلام، وفي هذا من دقة القرآن ما لا يُعهد في كلام الناس (٢).

## الخلاصة:

إن ما يدعيه اليهود من أن على قلوبهم أغطية

تفسیر المنار، محمد رشید رضا، مرجع سابق، ج۱، ص۳۷۹، ۳۸۰ بتصرف.

بيان الإسلام: الردعلي الافتراءات والشبهات -

تمنعهم من الإيمان بدعوة محمد ﷺ إنها هو مجرد زعم لا أساس له، يريدون بذلك قطع طمع النبي ﷺ في إسلامهم حتى لا يعيد عليهم الدعوة بعد.

لقد بين الله كذب اليهود وعنادهم، وبين أن السبب الحقيقي في إعراضهم عن دعوة محمد ﷺ لم يكن وجود أغطية على قلوبهم تمنع من وصول الحق إليها - كما يدّعون - وإنها هو إصرارهم على الكفر وإعراضهم عن الحق؛ لهذا عاقبهم الله باللعن والطرد من رحمته.

#### 999 gree 25 5

# الشبهة الثانية والسبعون

# استنكار اختصاص الرسولﷺ بإنزال النُّكرِ عليه من بين النَّاس <sup>(∗)</sup>

### مضمون الشبهة:

## وجها إبطال الشبهة:

١) استبعاد اختصاص الرسول 業بإنزال الـذكر

(\*) الآيات التي وردت فيها الشبهة: (النساء/ ٥٤، الزخـرف/ ٣١، ص/ ٨، القمر/ ٢٥).

الآيات التي ورد فيها الرد على الشبهة: (النساء/ ٥٣: ٥٥، الحج/ ٧٦، ٧٥، الزخرف/ ٣٢، الأنعام/ ١٢٤، ص/ ٨).

عليه منشؤه الحسد والاستكبار والجهل وقصور الفهم. ٢) الله على هـو الـذي يـصطفي الرسـل ويقـسم الأمور بين عباده كها قسم حظوظهم في الدنيا.

## التفصيل:

# أولا. استبعاد اختصاص الرسول ﷺ بالرسالة، منشؤه الحسد والاستكبار من المشركين:

هذه مقالة طالما قالها أهل التكذيب والبضلال من الأقوام السالفة الذين أُرسل إليهم الرسل، فقوم ثمود قالوا عن نبيهم صالح الطّين ﴿ أَهُلِقَى الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا فَالوا عن نبيهم صالح الطّين ﴿ أَهُلِقَى الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بُلُ هُوكَذَّابُ أَشِرٌ ﴿ أَهُنِلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ (ص: ٨)، وقالوا: ﴿ لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ (ص: ٨)، وقالوا: ﴿ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ اللهِ وَالنَّا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ اللهِ اللهُ مِن النبوة العظيمة، ومنعهم من تصديقهم إياه أنه من العرب وليس من بني إسرائيل.

وهذه المقالة التي قالها هؤلاء مليئة بالحسد من عند أنفسهم، وهي تدل على عنادهم واستكبارهم، وهي خُرِجَةٌ عن أصل القضية والحق الذي جاء به محمد، فمقولتهم هذه هي حيلة العاجز المفلس، وقد ردّ الله عليهم في مواطن عديدة هذه الشبهة الواهية.

فمن ذلك بيان أن قصدهم ليس المراد به الطعن في اختصاص الرسول بالرسالة، ولكن شكُهم في أصل الرسالة عن الله وإنكارهم لها، فقال الله عقب قولهم الباطل: ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِ مِن ذِكْرِى ﴾ (ص: ٨)، فقصدهم الشك في أن الله يوحي إلى أحد بالرسالة، وهو كمعنى قوله على: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظّلِيلِينَ بِعَايَتِ

ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ اللَّهُ ﴾ (الأنعام).

ومن ردّ الله عليهم أيضًا أن يوضح أن مقالتهم هذه تنبئ عن مدارك عقول الجهلة الذين يقيسون الأمور بمقاييس قصور أفهامهم ويحسبون أن أسباب الأثرة في العادات هي أسبابها في الحقائق؛ لأنهم يريدون أن يقولوا: إن فيهم من هو أحق من الرسول بالرسالة، وأنَّ هناك مَن يتميَّز عنه بالعظمة كما حكى الله عنهم:

﴿ لَوْلَا نُزِلَ هَلَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِن الْقَوام أمرين هما:

١. عظمة المُسَوَّد.

٧. عظمة قريته، يعنون بذلك مكة والطائف، فنظروا إلى سعة المال التي هي من مقومات وصف السُّؤدُد، تمامًا كما قال الله عن بني إسرائيل الذين اعترضوا على جعل طالوت ملكًا عليهم: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤتَ سَعَةً مِن الْمَالِ ﴾ (البقرة: ٢٤٧).

# ثانيًا. الله ﷺ يتصطفي الرسل ويقسم الأمور بين عباده:

ثم ضرب الله مثلاً من حياتهم الدنيا وقياسًا شاهدًا يقيسون هذا الأمر عليه، وهو أن الله قسم بين الناس معيشتهم فكانوا على نحو ما هيًّا الله لهم من نظام الحياة، فجعل منهم أقوياء وضعفاء وأغنياء وفقراء، فسخر بعضهم لبعض في أشغالهم على حساب دواعي حاجة الحياة، ورفع بذلك بعضهم فوق بعض، وجعل بعضهم عتاجًا إلى بعض ومسخَّرًا له، فإذا كانوا بهذه المثابة في تدبير معيشة الدنيا، فكذلك الحال في إقامة بعضهم دون بعض للتبليغ، فإن ذلك أعظم شئون البشر، فهذا وجه الاستدلال لو كانوا يعقلون ويفهمون الأمور، قال عَلَيْ: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوة الأَمور، قال عَلَيْ: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيوة بَعْضَا سُخْرِيًا ﴾ (الزخرف: ٢٣)، وذيّل الله ردّه عليهم بقوله: وَرَحْمَتُ رَيِّكَ خَيَرُّمْمَا يَجْمَعُونَ الله وَالزخرف)، وهذا

ردُّ ثانِ، فإن المال الذي جعلوه عهاد الاصطفاء للرسالة هو أقلُ من رحمة الله، فهي خير مما يجمعون من المال والعظمة والسيادة، ذلك الذي جعلوه سبب التفضيل، فإن المال شيء جمعه صاحبه لنفسه، فلا يكون مثل اصطفاء الله العبد ليرسله إلى الناس، فالمال والغنى لا حظ لهما عند الله والله فإن الله أعطى كل شيء خلقه، وجعل للأشياء مقاديرها، فكثيرًا ما يكون المال لكافرين ومن لا خلاق لهم من الخير، فتعين أن المال قسمة من الله على الناس، جعل له أسبابًا نظمها في سلك النظم الاجتهاعية، وشَتَّان بينها وبين مواهب النفس الزكية والسرائر الطيبة، إذ مواهب النفوس الطيبة مصادرها لنفع أصحابها ونفع الأمة، أما المال فمصدره في الغالب لإرضاء الشهوات والتطاول.

ويُبيّنُ الله لهم في موطن آخر أن اعتراضهم على نبوة عمد على ناشئ عن الحسد والعناد والكبر، وهم لا نصيب لهم من الملك، ولو كان لهم منه شيء لم يعطوا أحدًا منه لبخلهم وحسدهم، فهل هم أولى بالنبوة ممن أرسله الله؟ أم لهم نصيب من الملك فيمنعوا الحقوق؟ أم أنهم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله، فيسخطوا بذلك على قضاء الله ولا يرضوا بقسمته؟ وهذا من سوء أدبهم؛ كما قال القائل:

أَلَا قُلْ لِسمَنْ ظَلَّ لِي حَاسِدًا

أَتَـدْدِي عـلى مَـنْ أَسَـأْتَ الأَدَبْ أَسَــأْتَ عــلى الله في حُكْمِــهِ

إذا أنتَ لَمْ تَسَرْضَ لِي مَا وَهَبْ وَلَدُا قَالَ عَلَى: ﴿ أَمْ لَمُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلِكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا ﴿ أَمْ يَحَسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا مَا تَسْهُمُ ٱللَّهُ مِن

فَضْلِهِ ۚ فَقَدُ ءَاتَيْنَا آءَالَ إِثْرَهِيمَ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴿ فَ فَينَهُم مَّنَ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكُفَى بِجَهَنَّمُ سَعِيرًا ﴿ ﴿ النساء ).

#### الخلاصة:

- حكى القرآن لونًا من ألوان حسد المشركين وعنادهم حين قال: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ الزخرف )، فقد قال هؤلاء المشركون ذلك على سبيل العناد والحسد، فهم لجهلهم وانطهاس بصائرهم استكثروا أن ينزل هذا القرآن على عمد الذي \_ وإن كان في القمة من الشرف والسمو بين قومه \_ لم يكن أكثرهم مالًا وسلطانًا، وهم يريدون أن تكون النبوة في زعيم من زعمائهم، أو رئيس من رؤسائهم، وهذا منهم لجهلهم بأن رتبة الرسالة إنها تستدعي عظيم النفس، بالتخلي عن الرذائل الدنية، والتحلي بالكمالات والفضائل القدسية دون التزخرف بالزخارف الدنيوية.
- الله يختار لرحمته ورسالته من يشاء ويصطفيهم لذلك، هذا الاصطفاء لا علاقة بينه وبين عرض الحياة الدنيا، ولا صلة له بقيم هذه الحياة، فهذه القيم عند الله ليست هي مقياس المفاضلة، ومن ثم يشترك فيها الأبرار والفجار، وينالها الصالحون والطالحون، بينها يختصُ الله على برحمته المختارين.



## المصادروالمراجع

- الإتقان في علوم القرآن، السيوطي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.
- بحوث منهجية في علوم القرآن الكريم، موسى إبراهيم الإبراهيمي، دار عمار، الأردن، ط٢، ١٩٩٦م.
- البرهان في علوم القرآن، الزركشي، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، د. ت.
  - التحرير الإسلامي للمرأة، د. محمد عمارة، دار الشروق، ط٢، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.
    - التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور، دار سحنون، تونس، د. ت.
- التشريع الجنائي الإسلامي مقارنًا بالقانون الوضعي، عبد القادر عودة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٨،
   ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
  - تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي، أخبار اليوم، القاهرة، ط١، ١٩٩١م.
    - تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٥م.
      - تفسیر المنار، محمد رشید رضا، دار المعرفة، بیروت، ط۲، د. ت.
  - التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، مطبعة الرسالة، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،
   ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
  - الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
  - الرسول ﷺ في عيون غربية منصفة، الحسيني معدِّي، دار الكتاب العربي، القاهرة، ط١، ٢٠٠٦م.
    - ركائز الإيهان، محمد قطب، دار الشروق، القاهرة، ط١، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
- الطعن في القرآن الكريم والرد على الطاعنين في القرن الرابع عشر الهجري، د. عبد المحسن المطيري، رسالة
   دكتوراه مخطوطة بكلية دار العلوم بجامعة القاهرة.
  - عقيدة أهل السنة والجماعة، د. أحمد فريد، مكتبة فياض، القاهرة، ٢٠٠٥م.
- في الشريعة الإسلامية وفقهها ومصادرها، عبد الله ناصح علوان، دار السلام، القاهرة، ط١،٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
  - في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق، مصر، ط۱۳، ۱٤٠٧هـ/ ۱۹۸۷م.
  - القضاء والقدر، د. عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، الأردن، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
    - القيامة الكبرى، د. عمر سليان الأشقر، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
      - الكشاف، الزمخشري، الدار العالمية، بيروت، د. ت.
    - مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١٢٥، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

- عاسن التأويل، القاسمي، دار الحديث، عدم نا عدد ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.
- مدحل معرفة الإسلام، تا يوسف الفرصاوي، مكتبة وهنة، الفاهرة، ط٢٠٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.
  - الرأة المسلمة، وهي سليان خاوجي، دار القلم، دمشق، ط٨، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
    - المرأة والولاية، د. طه النسوقي حيشي، ط١٩١٩ مـ/ ١٩٩٨م.
    - الماضوة الكارى، علاه أبو لكر، مكتبة وهنة، القاهرة، ط١٤٢٦ هـ/ ١٤٣٥م.
- الهجيات المعرصة على التأريخ الإسلامي، محمد باسبل مظهر صليقي، ترجة د. سمير عبد الحميد إبراهيم،
   ربطة حامعات الإسلامية، ط١٥٠٨ هـ/ ١٩٨٨م.
  - وطبعة الدين في الحياة، د. محمد الوحيلي، جمعية الدعوة الإسلامية، ليبيا، ط٢، ١٩٩٩م
  - وحي غيم صرح الروح، فتح الله كولن، محلة حراه، العدد ٦، السنة الثالبة، بنابر ـ مارس ٢٠٠٧م

# N. M.